AnCoMS
th

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

DARI KEARIFAN NUSANTARA MENUJU NILAI-NILAI
UNIVERSAL: HERMENEUTIKA AL-QUR’AN TENTANG CINTA
DAN TOLERANSI

lhya’ Ulumudin
Universitas Islam Syarifuddin Lumajang
ihyaulumudin4@gmail.com
Ahmad Hafidz Lubis
Universitas Islam Syarifuddin Lumajang
ahmadhafidzlubis@gmail.com
Achmad Farid
Universitas Islam Syarifuddin Lumajang
ac.faried@gmail.com

Abstract: This study addresses the paradox of globalization, where wider cross-
cultural exchange coincides with rising intolerance. It proposes a hermeneutical
reading of the Qur'an on love (mahabbah/rahmah) and tolerance
(tasamuh/‘adalah) through Nusantara local wisdom such as tepa selira,
musyawarah, and gotong royong. Methodologically, it integrates contextual
exegesis (double movement), maqadsid al-shari‘ah, and semantic—rhetorical
analysis (SRA) to examine key verses (Q 49:13; 16:125; 60:8-9; 5:48; 21:107;
2:256). Findings indicate that local wisdom functions as an interpretive heuristic,
enriching Qur’anic hermeneutics and extending its ethical reach to universal
values. The study contributes by formulating the Local-to-Universal Hermeneutic
Bridge, articulating Qur’anic epistemology of love and tolerance, and reinforcing
Islam Nusantara as a globally relevant framework. It concludes that local wisdom
is a vital medium for contextualizing and universalizing Qur’anic ethics in plural
societies.

Keywords: Qur’anic hermeneutics; Islam Nusantara; love; tolerance; local
wisdom.

PENDAHULUAN

Kajian terhadap teks-teks keagamaan, khususnya Qur’an, selalu menghadirkan
dinamika yang kompleks ketika berhadapan dengan realitas sosial yang plural. Qur’an
sebagai kitab suci tidak hanya menyimpan pesan-pesan normatif, tetapi juga memberikan
pedoman etis bagi umat manusia dalam mengelola kehidupan bersama. Namun, untuk
dapat dihayati secara aktual, teks Qur’an perlu dipahami dalam relasi dengan konteks
budaya tempat ia diinterpretasikan. Dalam hal ini, kearifan lokal memiliki peran penting
sebagai medium yang menjembatani pesan universal Qur’an dengan pengalaman
partikular masyarakat.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1407
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Perjumpaan antara teks dan konteks tidak sekadar teknis, melainkan bersifat
epistemologis. Proses hermeneutik menempatkan pembaca bukan hanya sebagai
penerima pesan, melainkan juga sebagai subjek aktif yang membawa horizon budayanya
masing-masing. Dalam konteks Nusantara, horizon budaya itu kaya dengan nilai-nilai
seperti gotong royong, musyawarah, tepa selira, dan solidaritas komunal. Nilai-nilai ini tidak
berdiri sendiri, tetapi dapat dibaca sebagai titik temu dengan prinsip-prinsip Qur’ani yang
menekankan keadilan, kasih sayang, dan persaudaraan universal. Dengan demikian,
interaksi antara Qur’an dan budaya lokal melahirkan model pemahaman yang khas, yang
sering disebut sebagai Islam Nusantara'.

Pentingnya dialog ini semakin terasa ketika melihat realitas masyarakat yang terus
berubah. Globalisasi, perkembangan teknologi, dan arus informasi membawa tantangan
baru dalam memahami dan mengamalkan agama. Di satu sisi, terjadi kecenderungan
homogenisasi budaya yang mengancam eksistensi kearifan lokal. Di sisi lain, muncul
gerakan keagamaan yang rigid, yang menolak dialog antara teks dengan konteks lokal.
Kedua arus ini menimbulkan dilema: bagaimana menjaga otentisitas ajaran Islam sekaligus
memastikan relevansinya dalam kehidupan nyata yang majemuk? Dalam situasi inilah,
hermeneutik Qur’ani berbasis kearifan lokal menemukan relevansinya®.

Selain itu, perkembangan wacana keislaman global juga mendorong lahirnya model
penafsiran yang lebih inklusif. Islam Nusantara yang lahir dari dialektika Qur’an dan budaya
lokal dipandang sebagai alternatif bagi model keberagamaan yang ekstrem dan eksklusif.
Model ini tidak menegasikan universalitas Qur’an, tetapi justru meneguhkannya melalui
praktik kontekstual. Sebagai contoh, nilai tepa selira yang menekankan empati dan
tenggang rasa selaras dengan semangat Qur’an dalam mengajarkan penghargaan terhadap
perbedaan (Q.49:13). Hal ini memperlihatkan bahwa partikularitas budaya tidak
bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan memperkaya jalan menuju pemahaman yang
lebih universal’.

Kajian hermeneutik semacam ini tidak hanya penting secara teoretis, tetapi juga
memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam bidang pendidikan, misalnya, integrasi antara
Qur’an dan kearifan lokal dapat menghasilkan kurikulum yang lebih membumi. Siswa tidak
hanya diajarkan untuk menghafal atau memahami teks secara literal, tetapi juga didorong
untuk mengaitkannya dengan nilai-nilai sosial yang hidup di sekitarnya. Hal ini dapat
memperkuat karakter moderat, toleran, dan peduli pada sesama’ Di ranah sosial, nilai-
nilai Qur’ani yang dipadukan dengan kearifan lokal terbukti efektif dalam menyelesaikan
konflik dan membangun harmoni antarumat beragama. Prinsip musyawarah dan gotong

! Sultan Hasanuddin and Muhammad Rusydi, “The Integration of Bugis Local Wisdom on Tolerance in
Islamic Education at Senior High School: Strategies and Implications,” Al-Ishlah Jurnal Pendidikan 16, no. 2
(2024), https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5285.

2 Yuyun Yulianah and N | Kusmiati, “Substantive Justice in Women'’s Inheritance Rights: A Welfare and
Deliberation Approach in Indonesia,” International Journal of Social Science and Human Research 08, no. 10
(2025), https://doi.org/10.47191/ijsshr/v8-i10-06.

3 Nur R A Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and
Cablaka Values in Developing Students’ Mental Health,” Fikri Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya 10, no.
| (2025): 342-54, https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.6230.

* Edy Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context
of the Pancasila State,” Nurani Jurnal Kajian Syari Ah Dan Masyarakat 24, no. 2 (2024): 460-75,
https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.25028.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1408 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

royong, misalnya, dapat dipadukan dengan ajaran Qur’an tentang keadilan dan kasih sayang
untuk meredam potensi perpecahan’

Lebih jauh, pemahaman Qur’an yang berakar pada kearifan lokal juga memberikan
kontribusi signifikan bagi wacana moderasi beragama di Indonesia. Negara ini dikenal
sebagai masyarakat majemuk, baik dari segi etnis, budaya, maupun agama. Oleh karena
itu, diperlukan model keberagamaan yang mampu merangkul keragaman tanpa
kehilangan substansi ajaran Islam. Hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas menawarkan
cara pandang yang menolak eksklusivisme, sekaligus memperkuat ikatan kebangsaan.
Dengan kata lain, Islam Nusantara bukanlah kompromi ideologis, melainkan strategi
kultural untuk menghidupkan nilai universal Qur’an dalam bingkai kebangsaan®.

Tidak hanya di level nasional, wacana ini juga bergaung dalam diskursus global.
Dunia internasional semakin menaruh perhatian pada model keberagamaan yang
mengedepankan toleransi, dialog, dan keadilan sosial. Dalam konteks ini, pengalaman
Indonesia melalui Islam Nusantara dipandang sebagai contoh sukses bagaimana agama
dapat hidup berdampingan dengan budaya lokal tanpa kehilangan otentisitas. Pesan damai
yang ditawarkan Islam Nusantara selaras dengan aspirasi global untuk membangun
peradaban yang harmonis. Dengan demikian, kajian hermeneutik Qur’an berbasis
kearifan lokal memiliki relevansi universal, sekalipun berangkat dari konteks partikular’.

Lebih penting lagi, integrasi antara Qur’an dan kearifan lokal tidak berarti
merelatifkan teks suci. Sebaliknya, ia justru menghidupkan pesan Qur’an dengan cara yang
lebih kontekstual. Hermeneutik di sini dipahami sebagai usaha untuk mengungkap makna
yang relevan, bukan untuk mengubah substansi teks. Inilah yang membedakan pendekatan
ini dari relativisme kultural. Dengan menempatkan maqasid al-shari‘ah sebagai rujukan
utama, nilai-nilai Qur’ani dapat diwujudkan dalam bentuk nyata yang sesuai dengan
kebutuhan masyarakat. Misalnya, prinsip menjaga kehidupan, akal, dan harta dapat
diimplementasikan melalui program-program sosial yang selaras dengan semangat gotong
royong®.

Pada titik ini, penelitian mengenai integrasi Qur’an dan kearifan lokal menjadi
penting tidak hanya untuk memperkuat teori hermeneutik, tetapi juga untuk menjawab
kebutuhan praktis masyarakat. Penelitian ini berupaya menggali bagaimana teks Qur’ani
dapat dihidupkan dalam konteks sosial budaya Indonesia, dengan menekankan bahwa
nilai-nilai lokal merupakan jembatan menuju pemahaman universal. Dengan kata lain, studi
ini ingin menunjukkan bahwa partikularitas budaya justru mempertegas universalitas
pesan Qur’an, dan bukan sebaliknya.

Kerangka hermeneutik Qur’ani berbasis kearifan lokal juga relevan dibicarakan
dalam konteks transformasi sosial. Sejarah mencatat bahwa agama sering menjadi faktor

5 Sarmauli Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota
Palangka Raya,” Al-Qalam 21, no. | (2016): 169, https://doi.org/10.31969/alq.v21il.212.

¢ Hassan Baig and Hafsa Magsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through
Quranic Teachings in the 21st Century,” Al-Idah | Shaykh Zayed Islamic Centre University of Peshawar 43,
no. | (2025): 1-12, https://doi.org/10.37556/al-idah.043.01.0936.

7 Lalu P Farhan and Prosmala Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic
Colleges in Indonesia: A Literature Review,” Dialog 44, no. | (2021): 37-50,
https://doi.org/10.47655/dialog.v44il .445.

8 Kartika N Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An,” Kalimah 16, no. | (2018): 23,
https://doi.org/10.21 1 [ I /kim.vI6il.2511.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1409
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

integratif maupun disintegratif dalam kehidupan masyarakat. Ketika teks dipahami secara
rigid tanpa memperhitungkan konteks, ia cenderung melahirkan sikap eksklusif bahkan
konflik. Sebaliknya, ketika teks diinterpretasikan dalam dialog dengan budaya lokal, ia
dapat menjadi kekuatan transformatif yang mempersatukan masyarakat. Realitas ini
menunjukkan pentingnya pendekatan hermeneutik yang tidak memisahkan dimensi
normatif Qur’an dari kebutuhan historis manusia’.

Perjumpaan antara Qur’an dan kearifan lokal dapat dilihat sebagai proses dialektika
yang terus berlangsung. Proses ini memungkinkan lahirnya pemahaman agama yang
fleksibel, tanpa kehilangan esensinya. Misalnya, konsep keadilan dalam Qur’an dapat
dimaknai melalui praktik musyawarah di masyarakat. Demikian juga prinsip persaudaraan
universal dapat diwujudkan dalam bentuk gotong royong. Keduanya menunjukkan bahwa
nilai-nilai Qur’an menemukan bentuk konkritnya dalam budaya lokal. Dengan demikian,
teks tidak berhenti pada dimensi ideal, tetapi teraktualisasi dalam tindakan nyata
masyarakat'’.

Tidak hanya pada level sosial, hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas juga
berkontribusi pada perkembangan metodologi studi Islam. Selama ini, kajian Qur’an
banyak berfokus pada tafsir klasik dengan pendekatan filologis atau normatif. Padahal,
perkembangan masyarakat menuntut adanya pendekatan baru yang lebih responsif
terhadap konteks. Model local-to-universal hermeneutic bridge menawarkan kerangka
metodologis untuk membaca Qur’an dalam horizon budaya yang berbeda, tanpa harus
mengorbankan pesan universalnya. Model ini menekankan pentingnya menemukan titik
temu antara partikularitas budaya dan universalitas nilai Islam''.

Salah satu kekuatan model ini adalah kemampuannya menjaga keseimbangan antara
otentisitas teks dan relevansi konteks. Hal ini menjadi penting mengingat sering muncul
kekhawatiran bahwa integrasi budaya lokal berpotensi mengaburkan makna asli Qur’an.
Namun, melalui pendekatan maqasid al-shari‘ah, nilai-nilai lokal dapat disaring agar tetap
sejalan dengan tujuan utama syariat, yaitu menjaga kehidupan, akal, harta, agama, dan
keturunan. Dengan kerangka maqasid, partikularitas budaya tidak lagi dilihat sebagai
ancaman, melainkan sebagai peluang untuk memperkaya pemahaman agama.

Di era modern, urgensi model hermeneutik ini semakin terasa. Perkembangan
teknologi dan komunikasi membuat identitas keagamaan mudah sekali ditarik ke dalam
arus globalisasi yang seragam. Fenomena ini sering menimbulkan benturan dengan nilai
lokal yang sudah berakar kuat. Dalam situasi demikian, hermeneutik Qur’ani berbasis
lokalitas dapat berfungsi sebagai filter, yang menyeleksi nilai global agar tetap relevan
dengan kebutuhan masyarakat setempat. Hal ini sejalan dengan gagasan bahwa Islam
bersifat universal, tetapi senantiasa kontekstual dalam praktiknya'.

Penting pula disadari bahwa integrasi Qur’an dengan budaya lokal bukan hanya
persoalan metodologi, melainkan juga strategi membangun peradaban. Dalam masyarakat

% Agus Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad
Ar-Rifai Kalisalak,” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 2 (2017): 514, https://doi.org/10.31291/jlk.v15i2.535.
' Hasanuddin and Rusydi, “The Integration of Bugis Local Wisdom on Tolerance in Islamic Education at
Senior High School: Strategies and Implications.”

' Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.”

12 Baig and Magsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through Quranic Teachings
in the 21st Century.”

23-24 Oktober 2025

Halaman 1410 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

multikultural seperti Indonesia, kebutuhan akan model keberagamaan yang inklusif dan
dialogis sangat mendesak. Tanpa itu, potensi konflik akibat perbedaan identitas akan terus
membayangi. Melalui prinsip tepa selira dan penghormatan terhadap keragaman, Islam
Nusantara menawarkan kerangka praksis untuk merawat kohesi sosial. Dengan kata lain,
hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas bukan hanya diskursus akademis, tetapi juga
kontribusi nyata bagi kehidupan berbangsa'.

Selain memperkuat moderasi beragama, model ini juga memiliki implikasi penting
dalam bidang kebijakan publik. Nilai-nilai Qur’ani yang bersifat universal, seperti keadilan
dan kesejahteraan, dapat dijadikan dasar perumusan kebijakan yang berpihak pada
masyarakat. Ketika prinsip tersebut dipadukan dengan kearifan lokal, lahirlah kebijakan
yang lebih membumi dan humanis. Misalnya, program pemberdayaan masyarakat
berbasis gotong royong sejalan dengan prinsip Qur’ani tentang solidaritas dan distribusi
keadilan. Dengan cara ini, kebijakan publik tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga
menmiliki legitimasi moral yang kuat'*.

Dimensi global dari pendekatan ini juga tidak dapat diabaikan. Islam Nusantara yang
lahir dari integrasi Qur’an dan kearifan lokal telah menarik perhatian dunia internasional
sebagai model keberagamaan yang damai. Dalam forum lintas agama, pendekatan ini
sering dijadikan contoh bagaimana agama dapat hidup berdampingan dengan budaya lokal
tanpa kehilangan substansinya. Hal ini menunjukkan bahwa partikularitas budaya justru
dapat memperkuat universalitas Islam, sehingga relevan untuk dijadikan rujukan di
berbagai belahan dunia".

Di sisi lain, pendekatan ini juga memberi ruang bagi masyarakat untuk menjadi
subjek aktif dalam proses penafsiran. Mereka tidak hanya menerima tafsir dari otoritas
agama, tetapi juga menghidupi ajaran Qur’an melalui praktik budaya sehari-hari. Hal ini
sesuai dengan pandangan hermeneutik bahwa pemahaman selalu terjadi dalam “fusi
horizon”, yaitu pertemuan antara teks dengan pengalaman pembaca. Dengan demikian,
masyarakat menjadi bagian integral dari proses penafsiran, bukan sekadar objek yang
diatur oleh teks'®.

Dengan segala relevansinya, penelitian mengenai hermeneutik Qur’ani berbasis
kearifan lokal memiliki urgensi ganda: pertama, untuk memperkaya teori tafsir dalam
tradisi akademis Islam; kedua, untuk menjawab kebutuhan praktis masyarakat dalam
menghadapi tantangan modernitas, pluralitas, dan globalisasi. Lebih jauh, kajian ini ingin
menegaskan bahwa universalitas Qur’an tidak pernah bertentangan dengan partikularitas
budaya. Justru dalam dialog keduanya, lahir pemahaman yang lebih utuh dan aplikatif bagi
kehidupan umat manusia.

'3 Mohamad Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di Desa Plajan
Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara,” Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. | (2018): 37-46,
https://doi.org/10.54714/jd.v3il .46.

4 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context
of the Pancasila State.”

15 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in
Indonesia: A Literature Review.”

' Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1411
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka hermeneutik
sebagai landasan utama. Fokus kajian diarahkan pada penafsiran teks Qur’ani dalam dialog
dengan kearifan lokal Nusantara, sehingga metode yang dipakai bersifat interpretatif dan
kontekstual. Hermeneutika Qur’ani dalam penelitian kualitatif tafsir menekankan
pemahaman kontekstual yang mencakup aspek linguistik, budaya, dan historis'’. Sumber
data primer adalah teks Qur’an dan literatur tafsir, sedangkan sumber sekunder berupa
penelitian terdahulu yang relevan.

Analisis dilakukan melalui tiga tahap, yakni reduksi data, penyajian data, dan
interpretasi hermeneutik. Tahapan ini penting untuk menyaring informasi yang relevan,
menyusun data secara sistematis, serta memberi pemahaman mendalam terhadap makna
Qur’an dalam konteks sosial-budaya'®. Pada tahap interpretasi, nilai-nilai universal Qur’an
seperti keadilan, kasih sayang, dan penghormatan terhadap keragaman didialogkan
dengan nilai-nilai lokal seperti gotong royong dan musyawarah. Kearifan lokal terbukti
mendukung moderasi beragama dan koeksistensi nilai-nilai dalam masyarakat Indonesia'’
serta dapat diintegrasikan dalam penafsiran Qur’an untuk memperkuat relevansi hukum
dan etika®.

Validitas hasil kajian dijaga dengan triangulasi sumber, yakni membandingkan teks
Qur’an, tafsir klasik maupun kontemporer, dan penelitian tentang kearifan lokal.
Pendekatan ini memperluas cakrawala interpretasi dan menjamin keandalan hasil
penelitian dalam menyingkap interaksi antara teks Qur'an dan realitas Nusantara®'.
Dengan metode ini, penelitian berupaya menemukan bentuk integrasi yang autentik
sekaligus relevan dengan konteks sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian
1. Ayat-ayat Tematik
a. Al Hujurat ayat 13

V05

a8 o1 1585a8) (W33 Baad ilass @19)sawpsgzl;u $yoBI Lgsu
QD m& aade din &) (S Ll Lie

7" Akmal Hadi, “Hermeneutika Qur’ani Dan Perbedaan Pemahaman Dalam Menafsirkan Al-Qur’an,”
Islamica Jurnal Studi Keislaman 6, no. | (2014): 37, https://doi.org/10.15642/islamica.2011.6.1.37-50.

'8 Fatimah Fatimah et al., “Hermeneutika Humanistik Al Qur’an: Stoikisme Dalam Tafsir Empatik Dan
Kontekstual,”  Al-Muhith  Jurnal llmu  Qur an Dan Hadits 4, no. 2 (2025): 268,
https://doi.org/10.3593 1 /am.v4i2.5383.

' Ridwan Hasyim and Aina Nurdiyanti, “Islam Nusantara Dalam Perspektif Nilai Ke-Indonesiaan,” Jambura
Journal Civic Education 3, no. 2 (2023), https://doi.org/10.37905/jacedu.v3i2.22296.

2 Ali Abubakar, “Integrasi Tradisi Dan Penafsiran Al-Quran Serta Perubahan Hukum: Kajian Sosiologi
Hukum,” Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Malikussaleh (Jspm) 4, no. | (2023): 162,
https://doi.org/10.29103/jspm.v4il.10843.

2! Shania R Syafani and Tressyalina Tressyalina, “Penerapan E-Book Interaktif Berbasis Kearifan Lokal Dalam
Pembelajaran Teks Biografi,” Educaniora Journal of Education and Humanities |, no. 2 (2023): 16-22,
https://doi.org/10.59687/educaniora.v1i2.27.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1412 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki
dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di
sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui
lagi Mahateliti.”

Dalam menganalisis Q. 49:13, para mufassir klasik dan modern
menunjukkan pemahaman yang signifikan tentang toleransi sosial sebagai prinsip
yang mendasari interaksi antarsuku dan antarumat beragama. Ayat tersebut
menyatakan pentingnya pengenalan (ta'aruf) antarindividu dari berbagai latar
belakang, sehingga tercapai keharmonisan dan saling pengertian. Ini sejalan dengan
penekanan |bn Achour, yang menyoroti bahwa toleransi adalah nilai inti dalam
Islam, mendukung pembaruan intelektual yang mendorong harmoni antaragama
2, Mufassir kontemporer, seperti yang dicontohkan dalam penelitian oleh Nisa,
mencatat bahwa penafsiran Q. 49:13 berperan penting dalam mempromosikan
semangat inklusif dalam masyarakat yang beragam, menekankan bahwa
keberagaman bukanlah penghalang, tetapi justru dapat memperkaya pengalaman
sosial ».

Lebih jauh, pemahaman tentang ta'aruf telah berkembang sebagai landasan
bagi pluralisme Islam dalam konteks modern. Dalam beberapa karya, ta'aruf tidak
hanya dianggap sebagai sarana untuk saling mengenal tetapi juga sebagai jembatan
dalam membangun masyarakat yang harmonis di tengah perbedaan. Penelitian
oleh Darmawanita et al. menunjukkan bahwa Islam mendorong sikap saling
menghormati dan menghargai perbedaan, yang secara langsung terkait dengan
prinsip ta'aruf**. Sementara itu, anak-anak muda di Indonesia semakin dihadapkan
pada kebutuhan untuk menginternalisasikan moderasi beragama sebagai bagian
dari pembelajaran pendidikan Islam yang akomodatif. Hal ini menjadi relevan
dalam menciptakan komunitas yang lebih toleran dan inklusif di tengah banyaknya
tantangan yang dihadapi masyarakat multikultural saat ini .

Literatur modern menunjukkan bahwa pendekatan terhadap toleransi
dalam Islam, khususnya di Indonesia, juga diperkuat oleh organisasi-organisasi
seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah, yang menekankan kerukunan
antarumat beragama®. Dalam konteks akademis, pendidikan muiltikultural
diintegrasikan dengan ajaran Islam untuk menciptakan kesadaran antiradikalisme

22 | abib Elmuna, Amine Khafidin, and Luthfi Fathurrahman, “Religious Tolerance in Tunisia: Divergent
Perspectives of Thaalbi and Ibn Achour,” Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 25, no. 2 (2025): 1-26,
https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.6028.

3 Khairun Nisa, Pendidikan Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an, 2021, https://doi.org/10.31227/osf.io/yf9tn.

2 Darmawanita Darmawanita, Masronia Masronia, and Nurjanah Nurjanah, “Toleransi Dalam Islam:
Menjaga Kedamaian Dan Menghormati Perbedaan,” Joecy Journal 4, no. 3 (2024): 42-48,
https://doi.org/10.31004/joecy.v4i3.124.

% Cahya Fitriani, “Menjaga  Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme,” 2023,
https://doi.org/10.31219/osf.io/4cvg2; Ahmad Shofyan, “Budaya Moderasi Beragama Melalui Aktualisasi
Pendidikan Islam Wasatiyyah: Rekoneksi Dan Toleransi,” Tarbawi Jurnal Pendidikan Islam 21, no. | (2024),
https://doi.org/10.34001 /tarbawi.v21il.3875.

% Said Romadlan, “Toleransi Terhadap Non-Muslim Dalam Pemahaman Organisasi Islam Muhammadiyah
Dan Nahdlatul Ulama (NU),” Sahdafa Journal of Islamic Communication 1, no. 2 (2018): 103,
https://doi.org/10.21 1 | 1/sjic.v1i2.2740.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1413
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

dan menguatkan prinsip inklusivitas di kalangan generasi muda, guna membangun
masyarakat yang damai dan adil 7.

Secara keseluruhan, baik mufassir klasik maupun modern menafsirkan Q.
49:13 sebagai fondasi penting dalam memperkuat toleransi sosial dan pluralisme
Islam. Pentingnya pengenalan antarbudaya menjadi kunci dalam mewujudkan
harmoni di masyarakat yang beragam, serta harus dilakukan dengan kesadaran
yang mendalam akan diri dan sesama.

b. Al-Nahl ayat 125 ‘
Ol s o ol pdials Bl dlac 3alls A8l &5 Jiuse JI 83
HIagAIL el 35 dbus (2 Ib () (el 3o &3
”Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik serta
debatlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang
paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa
yang mendapat petunjuk” (Al-Nahl:[25)

Perintah dalam Al-Qur'an “ud‘u ila sabili rabbika bi al-hikmah” yang berarti
"Serulah kepada jalan Tuhanmu dengan kebijaksanaan" (Surah An-Nahl: 125)
sering ditafsirkan dalam kerangka dialog antaragama sebagai metode untuk
membangun jembatan komunikasi dan saling pengertian antara berbagai penganut
agama. Di dalam konteks dialog ini, kebijaksanaan tidak hanya berarti berbicara
dengan baik, tetapi juga melibatkan pemahaman yang mendalam tentang
perbedaan budaya dan keyakinan yang ada di antara berbagai kelompok. Hal ini
sejalan dengan penelitian yang mengungkapkan bahwa penggunaan media digital
secara optimal dapat memperkuat pesan perdamaian antaragama, membantu
menciptakan ruang dialog yang aman dan inklusif *°.

Dalam praktik dialog antaragama, pengertian kebijaksanaan sering kali
diaktifkan melalui pendekatan yang mencakup pengetahuan tentang agama lain
dan sensitivitas terhadap nilai-nilai yang dianut oleh komunitas agama lain.
Penelitian yang dilakukan oleh Hamdani menekankan pentingnya dialog
antaragama dalam Islam, di mana interaksi antar umat beragama membawa
dampak positif dalam memfasilitasi kerukunan dan mengurangi ketegangan antar
komunitas %. Ini menunjukkan bahwa dialog yang berbasis pada prinsip-prinsip
kebijaksanaan dapat membentuk pemahaman yang lebih baik dan mengurangi
potensi konflik.

Dalam konteks hermeneutik, ayat tersebut memunculkan implikasi
terhadap pengembangan etika komunikasi lintas iman di era modern.
Hermeneutika menjelaskan bagaimana individu memahami teks dan konteks, di

27 Matius O Ginting, Anwar S Siregar, and ldamayanti Pohan, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif
Pendidikan Multikultural: Sebuah Kajian Konseptual,” Pendalas Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan
Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2025): 230-45, https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.512.

28 Sulvinajayanti et al., “Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in
Communicating the Message of Moderation,” International Journal of Religion 5, no. 10 (2024): 4757-65,
https://doi.org/10.61707/frs7yn36.

¥ F.F.RS. Hamdani, “Interfaith Dialogue in Islam,” Multi 1, no. | (2024): 37-44,
https://doi.org/10.62207/c6ahas 1 4.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1414 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

mana pembaca berusaha untuk mengetahui maksud penulis. Melalui perspektif ini,
dialog antaragama dapat dianggap sebagai sebuah proses dinamis yang tidak hanya
terfokus pada pertukaran informasi, tetapi juga eksplorasi makna yang lebih dalam
dari teks suci masing-masing tradisi dan bagaimana teks tersebut diterjemahkan
dalam konteks kehidupan sehari-hari *°. Di era modern, tantangan dan peluang
baru muncul, termasuk penggunaan media sosial sebagai sarana komunikasi yang
dapat meningkatkan toleransi dan memperkuat hubungan antar umat beragama
31

Di samping itu, dalam proses ini, penting untuk membangun kerangka kerja
yang etis dalam berkomunikasi. Penelitian menyatakan bahwa partisipasi pemuda
dalam dialog antaragama berperan penting dalam membangun nilai-nilai
kewargaan yang berkelanjutan dan hubungan interbudaya®*. Dengan membangun
forum dialog yang menjabarkan etika komunikasi yang baik dalam konteks
keagamaan, individu dari berbagai latar belakang dapat saling mendengarkan dan
menghargai perbedaan dengan lebih efektif.

Secara keseluruhan, perintah dalam Surah An-Nahl mengenai ajakan kepada
jalan Tuhan dengan kebijaksanaan menawarkan landasan yang kuat bagi
pelaksanaan dialog antaragama. Ini bukan hanya soal bertukar pikiran, melainkan
juga bagaimana cara kita memupuk kepekaan dan empati dalam berkomunikasi.
Dalam era modern yang ditandai oleh tantangan kompleks, pendekatan
hermeneutik yang dilandasi pada kebijaksanaan akan menjadi alat penting dalam
menciptakan interaksi yang lebih harmonis dan konstruktif.

c. AL-Baqarah ayat 256 ” )
4.,\3‘.: Q.nyg ugLLbJL:JQSs:QABL;.‘\uAMJJ‘ <55 .J:Quj.:\.“é’obﬂy
@D aule Ao \3Lejem\yuu31\"55mm;m

"Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas jalan yang
benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman kepada Allah
sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus.
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”

Tafsiran klasik dan kontemporer terhadap ayat "la ikraha fi al-din" (tidak ada
paksaan dalam agama) dalam Surah Al-Bagarah (2:256) menunjukkan kesepakatan
bahwa hak kebebasan beragama diakui dalam ajaran Islam. Tafsir klasik, seperti
yang dipaparkan oleh Ibn Kathir, menekankan bahwa ayat ini mencerminkan
prinsip fundamental bahwa setiap individu memiliki hak untuk memilih agama
tanpa intervensi atau paksaan dari pihak lain. Hal ini sejalan dengan pemahaman

% Hipolitus K Kewuel, “Hermeneutic Dilemma in the Indonesian Interfaith Dialogue Program,” 2022,
https://doi.org/10.4108/eai.9-10-2021.2319668.

3! Muhammad B Hameed and Malik Adnan, “The Role of Social Media in Enhancing Religious Tolerance and
Interfaith Harmony in Pakistan,” Global Mass Communication Review 1X, no. Il (2024): 89-104,
https://doi.org/10.31703/gmcr.2024(ix-iii). | 0.

32 Jamaludin H Kusuma and Sugeng H Susilo, “Intercultural and Religious Sensitivity Among Young
Indonesian Interfaith Groups,” Religions 1|, no. | (2020): 26, https://doi.org/10.3390/rel1 1010026.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1415
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

bahwa Islam tidak dirancang untuk memaksa, melainkan mengajak orang kepada
kebaikan melalui argumen dan prinsip moral yang baik.

Di sisi lain, tafsir kontemporer turut memperluas makna ini dalam konteks
hak asasi manusia (HAM). Misalnya, dalam karya oleh Utami, dibahas bahwa ayat
ini dapat dijadikan dasar bagi pemahaman universal tentang kebebasan beragama,
yang diakui secara internasional. Dengan munculnya deklarasi-deklarasi
internasional mengenai HAM, ada kebutuhan untuk mendukung argumen bahwa
kebebasan beragama adalah bagian integral dari martabat manusia yang harus
dihormati dan dilindungi **.

Literatur akademik semakin mengaitkan ajaran dalam Q. 2:256 dengan
diskusi tentang HAM dalam konteks Islam. Banyak ahli berpendapat bahwa ayat
ini menjadi bagian dari landasan bagi prinsip-prinsip HAM dalam Islam, terutama
dalam konteks perlindungan terhadap individu yang menganut berbagai keyakinan.
Adhim menawarkan perspektif bahwa negara seharusnya melindungi hak setiap
individu untuk memeluk agama mereka tanpa tekanan, dan bahwa ajaran Islam
dapat selaras dengan prinsip-prinsip HAM *,

Selanjutnya, Muhtadi berargumen bahwa hukum positif yang ada di suatu
negara seharusnya mendukung implementasi ayat ini untuk meminimalisasi
pelanggaran HAM (Muhtadi, 2023). Dalam konteks ini, penting untuk memahami
bahwa interpretasi kebebasan beragama dalam Islam tak terlepas dari
kontekstualisasi sosial dan budaya di mana ajaran tersebut diterapkan. Interaksi
antara nilai-nilai Islam dengan berbagai norma internasional tentang HAM
memungkinkan terbentuknya kesepahaman yang lebih inklusif dan mengurangi
potensi konflik.

Baik tafsir klasik maupun kontemporer menunjukkan bahwa ayat "la ikraha
fi al-din" berfungsi sebagai prinsip yang menekankan kebebasan beragama. Selain
itu, dengan mengaitkannya ke dalam wacana hak asasi manusia, literatur akademik
semakin mempertegas bahwa pemahaman ini relevan dalam menjawab tantangan
zamannya, terutama di negara-negara dengan keberagaman agama. Kebebasan
beragama bukan hanya hak individual tetapi juga merupakan bagian dari upaya
kolektif untuk menciptakan masyarakat yang harmonis dan saling menghormati.

2. Kearifan Lokal
a. Tepa Selira

Konsep tepa selira, yang berkaitan dengan empati dan tenggang rasa dalam
budaya Jawa, telah dibahas secara mendalam dalam literatur akademik pada
bidang antropologi dan filsafat. Tepa selira mencerminkan etika sosial yang
mendukung harmoni di antara individu dalam masyarakat, dengan
mengedepankan nilai-nilai saling menghargai dan pemahaman emosional.
Menurut Sari, prinsip Javanese yang mendasari etika ini meliputi penghindaran
konflik dan pengutamaan kepentingan bersama, yang ditunjukkan melalui sikap

33 Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.”

3 Muhammad Y F Adhim, “Upaya Meminimalisasi Kekerasan Di Sekolah Dengan Penerapan Sekolah Ramah
Hak Asasi Manusia,” Konstruksi-Sosial 2, no. 3 (2024): 105-13,
https://doi.org/10.56393/konstruksisosial.v1i9.1331.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1416 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

hormat dan empati terhadap perasaan orang lain**. Dalam penelitian oleh
Widiyanti, tepa selira diidentifikasi sebagai nilai penting untuk menangani masalah
bullying di sekolah, yang menunjukkan bahwa nilai ini dapat membantu individu
memahami dan merasakan perasaan orang lain, sehingga mendorong iklim sosial
yang lebih baik’®.

Dalam konteks interkultural atau interfaith, tepa selira menjadi suatu
instrumen yang penting untuk memperkuat harmoni sosial di masyarakat
majemuk. Kearifan lokal, termasuk tepa selira, sangat relevan dalam mendorong
toleransi dan kerukunan antarsuku dan agama di Indonesia yang beragam *’. Tepa
selira berfungsi sebagai jembatan komunikasi di antara berbagai kelompok, di
mana individu diajak untuk melihat situasi dari perspektif orang lain sehingga
menumbuhkan kesadaran untuk hidup berdampingan dalam kedamaian.

Kajian kontemporer semakin menghubungkan tepa selira dengan nilai-nilai
Qur'ani seperti dalam prinsip ta‘aruf yang diajarkan di Q. 49:13. Menurut
Rahmah dan Amaludin, pendekatan yang diterapkan dalam pendidikan Islam
harus memperhatikan nilai-nilai seperti tepa selira untuk membangun sikap saling
mengenal dan menghargai antarkelompok®. Hal ini menggambarkan bahwa
menerapkan tepa selira dalam konteks keagamaan tidak hanya merupakan
tuntutan moral, tetapi juga merupakan cara untuk mendorong penerimaan dan
pemahaman di antara penganut berbagai agama. Hasil tersebut menunjukkan
bahwa prinsip-prinsip Islam mengenai toleransi dapat dikaitkan dengan etika
sosial di masyarakat yang majemuk, di mana integrasi tepa selira dapat
meningkatkan kualitas komunikasi serta mengurangi intoleransi *°.

Secara keseluruhan, tepa selira berfungsi sebagai dasar etika sosial berbasis
empati dan tenggang rasa yang tidak hanya relevan dalam konteks budaya Jawa
tetapi juga dalam membangun kerukunan sosial di masyarakat yang beragam.
Melalui penerapan prinsip ini, baik dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam
pendidikan, tepa selira memainkan peran kunci dalam mempromosikan
toleransi, saling pengertian, dan harmoni antarumat beragama.

Musyawarah

Dalam konteks hukum Islam dan ilmu sosial, musyawarah memegang
peranan krusial dalam membangun keadilan deliberatif di masyarakat Nusantara.
Musyawarah, atau proses berdiskusi dan mencapai kesepakatan, dicirikan

o

% Mezia K Sari, “The Reflection of Javanese Cultural Characteristics as Found in English Apology
Strategies,” Modality Journal International Journal of Linguistics and Literature |, no. | (2021): 36,
https://doi.org/10.30983/mij.v1il .4662.

3¢ Erna Widiyanti, “Tepa Selira Sebagai Solusi Untuk Bullying Pendidikan,” Jurnal Sains Sesio Humaniora 8,
no. 2 (2024): 83-87, https://doi.org/10.22437/jssh.v8i2.39273.

37 Sheilla V Peristianto, M A Subandi, and Muhana S Utami, “Empathy and Self-Awareness ( Rasa Rumangsa
) in the Javanese Cultural Context,” Culture & Psychology 31, no. 2 (2025): 713-33,
https://doi.org/10.1177/1354067x251315737.

%8 Linda A Rahmah and Asep Amaludin, “Penerapan Interaksi Sosial Antar Masyarakat Melalui Moderasi
Beragama Dan Sikap Toleransi Di Desa Gentasari Kecamatan Kroya Kabupaten Cilacap,” To Maega | Jurnal
Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2021): 341, https://doi.org/10.359 1 4/tomaega.v4i3.860.

% Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka
Values in Developing Students’ Mental Health.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1417
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

sebagai pendekatan yang mengedepankan dialog dan kolaborasi, mencerminkan
prinsip-prinsip keadilan dan keterlibatan masyarakat. Menurut penelitian oleh
Sarmauli, musyawarah di dalam komunitas lokal di Nusantara berfungsi untuk
mengakomodasi suara semua pihak dalam pembentukan keputusan, yang
memperkuat kohesi sosial dan legitimasi kebijakan (Sarmauli, 2016). Ini sejalan
dengan argumen dalam pemikiran sosial bahwa partisipasi dalam pengambilan
keputusan adalah inti dari keadilan dan demokrasi.

Kontribusi musyawarah terhadap tradisi demokrasi lokal sangat berarti
dalam praktik dialog lintas iman dan penyelesaian konflik. Musyawarah
memberikan ruang bagi semua kelompok agama untuk berpartisipasi aktif dalam
dialog dan negosiasi, memungkinkan suara minoritas untuk didengar dan
dihargai. Hal ini sangat penting dalam konteks Indonesia yang memiliki
keragaman agama dan budaya. Misalnya, dalam sebuah kajian di Palangka Raya,
penelitian menunjukkan bahwa musyawarah berkontribusi dalam membangun
persaudaraan lintas iman, yang pada gilirannya memperkuat toleransi dan
kerukunan antaragama®. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat hubungan
antarumat beragama tetapi juga berfungsi sebagai alat untuk penyelesaian konflik
dengan memfasilitasi komunikasi yang terbuka dan saling menghormati.

Studi hermeneutik lebih lanjut mengaitkan musyawarah dengan prinsip-
prinsip Qur'ani tentang berdialog dengan hikmah, seperti yang termaktub dalam
Q. 16:125 yang menyerukan untuk menyeru kepada jalan Tuhan dengan
kebijaksanaan. Pendekatan hermeneutik berfokus pada memahami konteks dan
makna dari dialog, mendorong refleksi mendalam tentang bagaimana keputusan
diambil dalam atmosfer saling menghargai dan bekerjasama®*'. Dalam analisis
mereka, Rahmah dan Amaludin menunjukkan bahwa dengan mengaitkan
musyawarah pada pendekatan dialog hikmah, masyarakat dapat membangun
basis yang kuat untuk interaksi sosial yang konstruktif, memastikan bahwa proses
deliberatif bukan hanya sekedar formalitas, tetapi mengandung kedalaman nilai-
nilai Islam yang menghargai kasih sayang dan saling pengertian *.

Musyawarah tidak hanya menjadi sarana dalam pengambilan keputusan
dan penyelesaian konflik, tetapi juga sebagai instrumen fundamental dalam
membangun dialog lintas iman yang saling menguntungkan. Dengan landasan nilai
keadilan deliberatif yang ““™ dalam praktik musyawarah, masyarakat
Nusantara dapat memperkuat kerukunan dalam keberagaman, menciptakan
lingkungan yang harmonis dan berkelanjutan.

c. Gotong Royong

Gotong royong, sebagai konsep yang telah mendarah daging dalam budaya
Nusantara, sering dijadikan sebagai simbol solidaritas sosial. Dalam literatur
antropologi dan sosiologi, gotong royong didefinisikan sebagai bentuk kerjasama

0 Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota Palangka
Raya.”

4l Suyanti Suwardi and Muhammad Syaifullah, “Berbagai Pendekatan Hermeneutika Dalam Studi Islam:
Sebuah Studi Literatur [Various Approaches to Hermeneutics in Islamic Studies: A Study of Literature],”
Act. Islam. Counsenesia: Couns. Res. & Appl. 2, no. | (2022): 51-60, https://doi.org/10.59027/aiccra.v2il .224.
2 Suwardi and Syaifullah.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1418 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

kolektif yang memungkinkan anggota masyarakat untuk berpartisipasi secara
aktif dalam berbagai kegiatan sosial. “* oleh Sutisna et al. menegaskan bahwa
gotong royong merupakan elemen penting dalam menjaga hubungan antarwarga
di masyarakat, dan pergeseran nilai yang terjadi akibat modernisasi harus diatasi
dengan revitalisasi budaya ini*. Marbun juga menunjukkan bahwa pendidikan
karakter melalui gotong royong dapat membangun sikap toleransi dan
musyawarah dalam pengambilan keputusan bersama, yang berkontribusi pada
nasionalisme™.

Dalam konteks agama dan etika, gotong royong dipahami sebagai
instrumen untuk menciptakan toleransi dan koeksistensi lintas iman. Penelitian
Kurniawan menunjukkan bahwa gotong royong menjadi pokok dari toleransi
antarumat beragama, di mana tindakan saling membantu dan menghargai satu
sama lain akan memperkuat persatuan®. Lebih jauh, Widiyaningsih dan Yani
mengemukakan bahwa dialog antaragama yang menyertakan gotong royong
dapat memperkuat solidaritas dan mengurangi ketegangan antaridentitas*, yang
diakui oleh Irawan bahwa nilai-nilai kasih sayang dan kepedulian akan terbentuk
dalam interaksi sosial yang harmonis®.

Penelitian menunjukkan bahwa gotong royong berhubungan erat dengan
nilai-nilai tentang kebebasan beragama. Kurniawan mencatat bahwa dalam
konteks ayat Al-Qur’an Surah Al-Bagarah (Q.2:256), yang mengamanatkan tidak
ada paksaan dalam beragama, gotong royong berperan sebagai sarana untuk
memperkuat harmoni sosial di antara berbagai kelompok agama*. Hal ini juga
didukung oleh penelitian Suhairi et al. yang menekankan pentingnya dialog
religius untuk menciptakan suasana inklusif dan memperkuat solidaritas sosial®.
Eriyanti dan Astuti menyoroti bahwa praktik gotong royong dalam menjaga
kebersihan lingkungan dan melaksanakan tradisi bersama dapat meningkatkan
toleransi antarpemeluk agama di suatu daerah®.

3 Mohamad Sutisna et al., “Merajut Asa Dan Rasa Untuk Generasi Pancasila Melalui Budaya Gotong Royong
Di Desa Banyu Asih Bogor,” Jurnal Citizenship Virtues 2, no. | (2022): 301-I10,
https://doi.org/10.37640/jcv.v2il .1366.

* Renny V Marbun, “Pendidikan Karakter Dalam Mata Pelajaran Antropologi Melalui Metode Field Trip:
Studi Kasus Huma Betang Tumbang Gagu Sebagai Katalisator Nasionalisme Siswa,” Jurnal Guru Dikmen Dan
Diksus 1, no. 2 (2018): 37—46, https://doi.org/10.47239/jgdd.v1i2.80.

* Andi Kurniawan, “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau Dari Natura
Negara,” 2018, https://doi.org/10.31219/osf.io/jwbsv.

6 Ariya E Widiyaningsih and Muhammad Yani, “Partisipasi Masyarakat Dalam Mewujudkan Desa Sadar
Kerukunan Antarumat Beragama Di Desa Laban Kecamatan Menganti Kabupaten Gresik,” JCMS 7, no. |
(2023): 44-60, https://doi.org/10.26740/jcms.v7n|.p44-60.

47 Windo D Irawan, “Nilai Kasih Sayang, Kepatuhan, Kesetiaan Dan Kepedulian Pada Novel Hati Suhita
Karya Khilma Anis Sebagai Alternatif Bahan Ajar Di SMA,” Edukasi Lingua Sastra 22, no. 2 (2024),
https://doi.org/10.47637/elsa.v22i2.1386.

8 Kurniawan, “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau Dari Natura Negara.”
49 Suhairi Suhairi et al., “Pendekatan Partisipatif KKN Dalam Memperkuat Moderasi Beragama Melalui
Dialog Antaragama Di Desa Simpang Siguragura,” Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. 4 (2025):
10901104, https://doi.org/10.53299/bajpm.v5i4.2720.

50 Luki Eriyanti and Ni Luh Putu Wiardani Astuti, “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat
Beragama Di Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara,” Jawa Dwipa 3, no. | (2022): 1-10,
https://doi.org/10.54714/jd.v3il .46.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1419
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

3. Jembatan Hermenetutis
a. ldentifikasi nilai lokal

Literatur hermeneutik memberikan kontribusi signifikan dalam memahami
keterkaitan antara kearifan lokal dan interpretasi teks keagamaan, khususnya
dalam konteks nilai-nilai budaya Nusantara. Kearifan lokal berfungsi sebagai lensa
heuristik yang membantu masyarakat dalam menafsirkan dan menginternalisasi
ajaran religius. Misalnya, dalam konteks tafsir Al-Qur'an, penggunaan kearifan lokal
sebagai sumber penafsiran memungkinkan kemunculan pemikiran Islam yang lebih
moderat, seperti yang dijelaskan oleh Mujahidin dan Kim dalam studi mereka
tentang Tafsir Al-Azhar yang dikembangkan oleh Hamka®'. Mereka menekankan
bahwa pemahaman konteks sosial budaya Nusantara dapat menghasilkan
interpretasi yang lebih relevan dan aplikatif bagi masyarakat, mendorong gagasan
tentang Islam yang lebih inklusif dengan membawa nilai-nilai kearifan lokal ke
dalam rumusan etika Islam.

Selanjutnya, Yusuf et al. menunjukkan bagaimana komunitas Bugis
mengintegrasikan nilai-nilai lokal dari Al-Qur'an dengan kearifan lokal mereka
sendiri, yang menekankan pembentukan karakter melalui kesadaran batin dan
perilaku yang selaras dengan ajaran Qur'an®’. Dalam perspektif hermeneutik, ini
menunjukkan bahwa proses penafsiran teks keagamaan tidak bisa dipisahkan dari
konteks budaya dan nilai-nilai lokal yang hidup dalam masyarakat. Ini juga
diperkuat oleh penelitian yang diungkapkan oleh Setiawan dan Stevanus, yang
berargumen bahwa nilai-nilai Qur'an dan tradisi budaya lokal saling mempengaruhi
dalam membentuk pemahaman masyarakat tentang etika dan moral®.

Sebagai contoh integrasi nilai-nilai budaya Nusantara dalam interpretasi etika
Qur'ani, Marini dan Suharto mengidentifikasi kearifan lokal Wewowo yang
memiliki implikasi pada pembangunan berkelanjutan, yang mencakup aspek etika
dan moral yang sejalan dengan prinsip-prinsip Al-Qur'an®. Kearifan lokal ini
berfungsi sebagai landasan untuk membentuk kebijakan publik dan praktik sosial
yang mendukung keberlangsungan hidup masyarakat.

Pendekatan hermeneutik juga dapat terlihat dalam penelitian tentang
pendidikan karakter berdasarkan nilai-nilai lokal yang dilakukan oleh Tohri et al.,
di mana mereka menyoroti pentingnya integrasi kearifan lokal dalam pendidikan

3! Anwar Mujahidin and Hyung-Jun Kim, “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-Azhar on Moderate
Islamic Thought by Hamka,” EI Harakah Jurnal Budaya Islam 23, no. 2 (2021): 239-55,
https://doi.org/10.18860/eh.v23i2.13414.

52 Muhammad Yusuf, Nahdhiyah Nahdhiyah, and Kamaluddin N Marjuni, “Building Character of Bugis
Community in Bone From the Perspective of Quran and Local Wisdom,” El Harakah Jurnal Budaya Islam
24, no. 2 (2022): 193-220, https://doi.org/10.18860/eh.v24i2.17047.

3 David E Setiawan and Kalis Stevanus, “Significance of Islam Nusantara Values in an Indonesian
Multicultural Society,”  Journal = of  Al-Tamaddun 18, no. I (2023): 203-14,
https://doi.org/10.22452/jat.vol I8nol.17.

% Heti Marini and Didik G Suharto, “Wewowo Local Wisdom in Realizing the Process Sustainable
Development,” Local Wisdom Jurnal llmiah Kajian Kearifan Lokal 14, no. 2 (2022): 190-204,
https://doi.org/10.26905/lw.v14i2.7892.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1420 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

karakter di Lombok, Indonesia®. Penelitian mereka menunjukkan bahwa kearifan
lokal dapat menjadi model yang efektif dalam mengajarkan nilai-nilai etika Islam
kepada anak-anak, dengan mengaitkan ajaran Al-Qur'an langsung dengan nilai-nilai
lokal yang sudah ada.

Akhirnya, Setiawan dan Stevanus menjelaskan bahwa nilai-nilai Islam
Nusantara berperan sebagai mediator dalam masyarakat multi-kultural, dengan
menekankan penghargaan terhadap pluralitas dan solidaritas sosial®®. Ini
menunjukkan bahwa interpretasi teks keagamaan yang berbasis pada kearifan
lokal tidak hanya memperkaya pemahaman spiritual tetapi juga memperkuat
kohesi sosial dalam konteks yang beragam.

b. Pemetaan ke prinsip Qur’ani

Penelitian terdahulu telah menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal dapat
dipetakan ke dalam prinsip-prinsip Qur'ani seperti rahmah (kasih sayang), 'adl
(keadilan), dan ta'aruf (perkenalan satu sama lain). Misalnya, Nura et al. dalam studi
mereka menunjukkan bagaimana konsep rahmah dalam Al-Qur'an beresonansi
dengan nilai-nilai lokal yang berasal dari komunitas yang menjunjung tinggi prinsip
gotong royong di lingkungan mereka®’. Dengan memanfaatkan pendekatan
hermeneutika, peneliti berhasil menggali lapisan makna sosial yang lebih dalam,
menunjukkan bahwa nilai-nilai kemanusiaan, seperti kepedulian dan solidaritas,
tidak hanya terpancar dari ajaran Qur'an tetapi juga dari praktik budaya setempat
yang melingkupi etika sosial.

Selain itu, Azkiya et al. dalam penelitiannya tentang altruism mencatat bahwa
implementasi nilai 'adl dalam praktik sosial di masyarakat Nusantara sering kali
tercermin dalam prinsip musyawarah dan mufakat, di mana keputusan diambil
melalui deliberasi kolektif sebagai bentuk keadilan sosial. Mereka menjelaskan
bahwa interaksi antara teks Qur'an dan praktik sosial lokal berfungsi menciptakan
suasana di mana keadilan tidak hanya dipahami dalam konteks formal hukum tetapi
juga dalam interaksi sosial, menjaga keharmonisan dalam komunitas®.

Kontribusi disiplin ilmu lain seperti antropologi dan filsafat dalam
menghubungkan nilai-nilai Qur'an dengan praktik sosial lokal sangat signifikan.
Namun, penelitian yang dilakukan oleh Ghozali et al. tidak menunjukkan aplikasi
nilai-nilai Qur'an dalam konteks sosial yang beragam, melainkan berfokus pada
pengaruh media sosial terhadap penyampaian pesan-pesan dalam Al-Qur'an®.
Oleh karena itu, tidak ada dukungan yang memadai untuk klaim bahwa

55 Ahmad Tohri et al., “The Urgency of Sasak Local Wisdom-Based Character Education for Elementary
School in East Lombok, Indonesia,” International Journal of Evaluation and Research in Education (ljere) 11,
no. | (2022): 333, https://doi.org/10.11591/ijere.vI 1i1.21869.

% Setiawan and Stevanus, “Significance of Islam Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society.”
57 Nadia Azkiya, Halimatussa'diyah Halimatussa'diyah, and Deddy llyas, “Altruism in the Perspective of the
Al-Qur’an and Its Relevance to Philanthrophic Practices in Satu Amal Indonesia Organization,” Jurnal
Fuaduna  Jurnal  Kajian  Keagamaan  Dan  Kemasyarakatan 7, no. I (2023): 67,
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7il .6322.

58 Azkiya, Halimatussa’diyah, and llyas.

59 Mahbub Ghozali, Achmad Y Mursyid, and Nita Fitriana, “Al-Qur’an (Re)Presentation in the Short Video
App Tiktok: Reading, Teaching, and Interpretive,” Pertanika Journal of Social Sciences and Humanities 30,
no. 3 (2022): 1263-82, https://doi.org/10.47836/pjssh.30.3.18.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1421
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

pendekatan antropologis dalam memahami ritual dan tradisi lokal dapat
menjelaskan bagaimana nilai-nilai Qur'an diterapkan dalam konteks sosial.

Dalam konteks tersebut, pendekatan interdisipliner yang memadukan
teologi, antropologi, dan filsafat berperan dalam memperkaya interpretasi nilai-
nilai Qur'ani dalam konteks lokal. Penelitian oleh Nurmadiah dan Yamin
membahas bagaimana hermeneutika sebagai metode interpretasi dapat berlaku
tidak hanya untuk teks agama tetapi juga dalam konteks hukum dan budaya,
menciptakan ruang untuk pemahaman yang lebih komprehensif®®. Kombinasi
perspektif-pendekatan ini tidak hanya meningkatkan pemahaman hermeneutik
tentang nilai-nilai Qur'an, tetapi juga memperkuat relevansinya dalam mengatasi
isu sosial di masyarakat.

c. Validasi melalui maqasid al-shari‘ah

Literatur tentang maqasid al-shari‘ah telah digunakan untuk menguiji
relevansi nilai lokal terhadap prinsip-prinsip universal Islam melalui pemahaman
atas tujuan utama dari syariat, yaitu mencapai kemaslahatan (kebaikan) dan
mencegah mafsadah (kerugian). Salah satu studi yang menyoroti kecocokan antara
maqasid al-shari‘ah dan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs) dilakukan oleh
Mustofa et al. Studi ini menunjukkan bahwa penerapan maqasid memerlukan
keseimbangan antara kepentingan publik, kesejahteraan sosial, dan perlindungan
lingkungan®'. Dalam hal ini, nilai-nilai lokal yang berkaitan dengan keadilan sosial,
seperti konsep gotong royong, dapat dianggap selaras dengan prinsip keadilan
yang ditegaskan dalam maqasid al-shari‘ah.

Lebih lanjut, Rozani et al. menekankan bahwa integrasi maqasid al-Quran
ke dalam metodologi tafsir modern tidak hanya memperkuat pemahaman teks
suci, tetapi juga memungkinkan adaptasi nilai-nilai lokal agar sejalan dengan
prinsip-prinsip universal Islam®?. Dengan memanfaatkan pendekatan ini, nilai lokal
yang dianggap relevan dapat dijadikan sebagai pijakan untuk mendalami makna
yang lebih luas dalam konteks penafsiran, sehingga memperkaya kajian tentang
keadilan, kebebasan, dan kemaslahatan.

Sementara itu, penelitian oleh Saputra et al. menunjukkan bahwa maqasid
al-shari‘ah dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik yang mendorong keadilan
sosial dan kesejahteraan dengan mengaitkannya pada nilai-nilai Pancasila sebagai
ideologi negara Indonesia®. Ini menunjukkan bahwa maqasid tidak hanya relevan

€ Nurmadiah Nurmadiah and Ahmad Yamin, “Legal Hermeneutics: A Standard and Parameters of
Interpretation of the New Criminal Code,” Jihad Jurnal llmu Hukum Dan Administrasi 6, no. 3 (2024),
https://doi.org/10.58258/jihad.v6i3.7495.

¢! Hafidz Z Mustofa, Aris T Wahyudi, and Siti Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQASID AL-
SHARI'AH AND THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE
DEVELOPMENT,” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam (Journal of Islamic Economics and Business) |1, no. |
(2025): 49-81, https://doi.org/10.20473/jebis.v| 1i1.62689.

¢2 Muhammad A S Rozani et al., “The Integration of Maqasid Al-Quran in Modern Tafsir Methodologies:
Challenges and Opportunities,” International Journal of Research and Innovation in Social Science X, no. XX
(2025): 98108, https://doi.org/10.47772/ijriss.2025.90200010.

63 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context
of the Pancasila State.”

23-24 Oktober 2025

Halaman 1422 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

dalam konteks teologis tetapi juga dalam praktik sosial, sehingga menjembatani
nilai-nilai Islam dengan konteks budaya dan sosial yang unik.

Dalam konteks keadilan, penelitian oleh Yulianah dan Kusmiati menunjukkan
bahwa magqasid al-shari‘ah dapat digunakan untuk mengevaluasi hak waris
perempuan dalam masyarakat Indonesia, berfungsi sebagai alat untuk menilai
bagaimana nilai-nilai keadilan Qur’ani dapat diimplementasikan sekaligus melawan
praktik-praktik sosial yang diskriminatif®’. Penelitian ini menggambarkan
bagaimana maqasid al-shari‘ah bertindak tidak hanya sebagai prinsip teologis tetapi
juga sebagai alat untuk mendorong perubahan sosial yang substantif.

Konsep magqasid, termasuk yang berkaitan dengan kemaslahatan, keadilan,
dan kebebasan, sangat relevan dalam penelitian kontemporer yang berusaha
mengintegrasikan teks Qur'an dan konteks budaya. Misalnya, Hasan dalam
studinya menggali prinsip-prinsip toleransi antaragama yang berakar pada nilai-nilai
magqgasid al-shari‘ah, responsif terhadap situasi keberagaman masyarakat
Indonesia®. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai maqasid dapat menjadi dasar
untuk menciptakan kebijakan yang inklusif dan harmonis dalam keragaman, yang
sangat relevan untuk situasi sosial di Indonesia yang multikultural.

Dengan melihat lebih jauh, penelitian-penelitian terkini berusaha untuk
mengidentifikasi indikator konkret yang dapat dipakai untuk menilai efektivitas
magqasid al-shari‘ah dalam praktik kebijakan publik. Hal ini menunjukkan adanya
dorongan yang kuat untuk mengeksplorasi lebih dalam bagaimana prinsip-prinsip
ini dapat diterapkan dalam konteks sosial dan budaya yang beragam®.

d. Formulasi nilai universal

Penelitian hermeneutik tentang Qur'an memainkan peran penting dalam
mengartikulasikan nilai-nilai universal seperti cinta, toleransi, perdamaian, dan
keadilan. Melalui pendekatan ini, banyak peneliti menunjukkan bagaimana teks suci
dapat diinterpretasikan untuk mendukung dan memperkuat prinsip-prinsip ini.
Misalnya, Handriawan dalam kajiannya tentang pendidikan multikultural
menjelaskan bahwa nilai-nilai seperti kasih sayang (rahman) dan keadilan (al-‘adI)
dalam Qur'an dapat membimbing individu untuk hidup dalam harmoni di
masyarakat®’. Penelitian ini menyarankan bahwa nilai-nilai Qur'ani ini tidak hanya
bersifat religius, tetapi juga mengandung pesan universal yang mencakup semua
aspek hubungan manusia, demikian juga dalam konteks pendidikan dan interaksi
sosial.

Lebih lanjut, studi oleh Ziatohri dan Nadiah menunjukkan kesamaan konsep
perdamaian dalam Qur'an dan Tripitaka, di mana keduanya menekankan

¢ Yulianah and Kusmiati, “Substantive Justice in Women'’s Inheritance Rights: A Welfare and Deliberation
Approach in Indonesia.”

¢ Moh. A K Hasan, “Interfaith Tolerance and Its Relevance to the Indonesian Diversity: A Study on lbn
‘Ashar’s Al-Tahrir Wa Al-Tanwir,” Ulumuna 22, no. 2 (2018): 333-62,
https://doi.org/10.204 1 4/ujis.v22i2.301.

¢ Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context
of the Pancasila State.”

¢ Dony Handriawan, “Wawasan Al-Qur’an Tentang Pendidikan Multikultural Menuju Wasatiyyatul Islam,”
El-Hikmah  Jurnal ~ Kajian Dan  Penelitian  Pendidikan Islam 12, no. | (2018): 65-90,
https://doi.org/10.204 [ 4/elhikmah.v12il.240.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1423
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
7th and Tolerance in Islamic Scholarship”
ANNUAL CONFERENCE

) lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang
for Muslim Scholars

pentingnya toleransi dan kasih sayang di antara semua makhluk hidup®. Penelitian
ini menggarisbawahi bagaimana dialog antaragama dapat diposisikan sebagai
strategi untuk mencapai perdamaian dan harmoni sosial, menjadikan nilai-nilai ini
relevan tidak hanya dalam konteks Islam, tetapi juga dalam diskursus lintas agama.

Sebagai contoh studi komparatif, penelitian oleh Murtadlo et al. yang
membahas konsep "Living Qur'an" menunjukkan bagaimana nilai lokal dapat
ditransformasikan menjadi kerangka universal melalui pemahaman yang progresif
terhadap teks-teks Qur'an®. Penelitian ini menekankan pentingnya memahami
fenomena sosial yang berkaitan dengan penerapan ajaran Qur'an dalam kehidupan
sehari-hari, mengadaptasi nilai-nilai lokal untuk menciptakan kearifan universal
yang dapat diterima dalam konteks budaya yang berbeda-beda.

Selain itu, Susnadi dan Wulandari dalam penelitian mereka tentang
pendidikan damai mengindikasikan bahwa prinsip-prinsip keadilan dan toleransi
yang terkandung dalam Qur'an dapat diimplementasikan dalam pendidikan, yang
bertujuan untuk menanamkan sifat-sifat tersebut dalam masyarakat”®. Mereka
menunjukkan bahwa nilai-nilai yang saling menguntungkan ini dapat membangun
kerukunan dan mengurangi konflik, yang sejalan dengan idealisme universal yang
diajukan dalam banyak tradisi religius.

Ada juga penelitian oleh Kuswana dan Syah, yang menganalisis kerukunan
antarumat beragama di Surabaya dan menemukan bahwa nilai-nilai toleransi yang
diambil dari ajaran Qur'an dapat mendorong interaksi positif antara berbagai
kelompok agama’'. Hal ini memperlihatkan bagaimana nilai lokal, ketika dipadukan
dengan prinsip-prinsip Qur'an, dapat membentuk kerangka universal yang
mendorong perdamaian dan saling menghargai.

B. PEMBAHASAN

Pembahasan mengenai keterkaitan antara teks-teks al-Qur’an, kearifan lokal
Nusantara, serta pendekatan hermeneutik modern menunjukkan adanya jembatan
konseptual yang kuat dalam membangun kerangka toleransi, perdamaian, dan harmoni
sosial. Ayat-ayat kunci yang menjadi dasar, seperti QS.49:13, QS.16:125, dan
QS.2:256, memberikan fondasi normatif yang menegaskan pentingnya pengakuan
terhadap keberagaman, dialog berbasis kebijaksanaan, serta jaminan kebebasan
beragama. Tafsir klasik maupun kontemporer sepakat bahwa pesan universal dalam
ayat-ayat tersebut tidak hanya berhenti pada ranah teologis, tetapi juga merembes ke
wilayah praksis sosial dan pendidikan. Dalam kerangka yang lebih luas, pemaknaan
ayat-ayat ini dapat diperkaya melalui integrasi nilai-nilai kearifan lokal Nusantara, yang
telah lama menjadi basis etika sosial masyarakat.

¢8 Ziatohri and Hajjah Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka,” Jri 2, no. 2 (2024):
22-44, https://doi.org/10.33476/jri.v2i2.206.

¢ Ghulam Murtadlo et al., “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam Memahami Dan
Menghidupkan Al-Qur’An,” Pandu 1, no. 2 (2023): 112-18, https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206.

7 Kusnadi Kusnadi and Nisa A T Wulandari, “Pendidikan Damai: Memperkuat Pemahaman Hak Asasi
Manusia  Dan  Keadilan  Sosial,”  Jurnal  Basicedu 8, no. I (2024):  539-51,
https://doi.org/10.31004/basicedu.v8il .7126.

7! Dadang Kuswana and Yoshy H H Syah, “Potret Kerukunan Dan Toleransi Antar Umat Beragama Di
Perumahan Royal Residence Surabaya,” Al Qalam Jurnal llmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4
(2024): 2608, https://doi.org/10.3593 1/aq.v18i4.3528.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1424 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

QS.49:13, misalnya, menegaskan bahwa penciptaan manusia dalam
keberagaman bangsa dan suku bertujuan agar terjadi saling mengenal (ta‘aruf).
Pemaknaan ini oleh mufassir klasik dipahami sebagai seruan moral untuk menghormati
perbedaan, sementara tafsir kontemporer mengartikannya sebagai landasan
pluralisme yang dapat menguatkan kohesi sosial. Ayat tersebut berperan penting
dalam mempromosikan inklusivitas masyarakat modern, di mana keberagaman
dianggap sebagai modal sosial yang memperkaya pengalaman kolektif’2. Pemikiran ini
menemukan resonansinya dalam nilai lokal tepa selira, sebuah etika Jawa yang
menekankan empati dan tenggang rasa. Tepa selira menuntut seseorang untuk
memahami posisi orang lain, menghindari konflik, dan menjaga harmoni sosial”. Ketika
prinsip ta‘druf dipadukan dengan tepa selira, lahirlah kerangka etika sosial yang
mendorong masyarakat majemuk untuk membangun relasi yang saling menghormati,
baik antarindividu maupun antarumat beragama.

Demikian pula, Q.16:125 menekankan pendekatan dakwah dengan hikmah dan
mau‘izhah hasanah, yakni komunikasi yang berlandaskan kebijaksanaan. Dalam
kerangka hermeneutik modern, hikmah tidak sekadar berbicara dengan tutur kata
yang baik, melainkan melibatkan sensitivitas terhadap konteks sosial dan budaya
audiens. Hal ini selaras dengan praktik musyawarah dalam tradisi Nusantara, yang
berorientasi pada deliberasi kolektif dan penghargaan terhadap suara semua pihak.
Musyawarah tidak hanya dipandang sebagai mekanisme politik lokal, tetapi juga sebagai
wujud nyata etika Qur’ani dalam membangun dialog berbasis hikmah. Praktik
deliberatif ini harus dihidupi dengan semangat kasih sayang dan pengertian, sehingga
mampu mencegah konflik dan menguatkan kohesi sosial’®. Dengan demikian,
musyawarah memperlihatkan bagaimana prinsip Qur’ani dapat diartikulasikan melalui
budaya lokal untuk menjawab tantangan keberagaman.

Sementara itu, Q.2:256 yang menegaskan “la ikraha fi al-din” (tidak ada paksaan
dalam agama) menjadi basis normatif kebebasan beragama dalam Islam. Tafsir klasik
memandang ayat ini sebagai bukti bahwa Islam tidak memaksa seseorang untuk
beriman, melainkan mengajak dengan argumen moral. Penafsiran kontemporer
memperluas makna ayat ini dalam kerangka hak asasi manusia (HAM), menempatkan
kebebasan beragama sebagai bagian integral dari martabat manusia’”. Nilai ini
menemukan relevansinya dalam praktik gotong royong, sebuah budaya kolektif di
Nusantara yang menekankan kerja sama dan solidaritas. Praktik ini dipahami sebagai
instrumen untuk memperkuat harmoni sosial di antara kelompok agama yang
berbeda, tanpa adanya dominasi satu pihak atas yang lain”. Dengan demikian, gotong

72 Sofia A Z Nisa, “Konsep Toleransi Dalam Keberagaman: Analisis Atas Penafsiran Q 49: 13 Dalam Al-
Qur'an Dan Tafsir Kemenag Versi Website,” Contemporary Quran |, no. | (2021): 40,
https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-05.

73 Sar1 Hanafi, “From Streamlining to Mainstreaming ‘Islamization of Knowledge,”” American Journal of Islam
and Society 38, no. 1-2 (2021), https://doi.org/10.35632/ajis.v38il-2.1086; M Roni et al., “Pandangan MUI
Terhadap Pluralisme Agama,” Sains Insani |, no. | (2024): 36, https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860.
74 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.”

5 Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An”; Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap
Pluralisme Agama.”

7 Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di Desa Plajan Kecamatan
Pakis Aji Kabupaten Jepara.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1425
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

royong bukan hanya etika sosial, melainkan juga instrumen praksis dalam mewujudkan
kebebasan beragama.

Pendekatan hermeneutik lokal-ke-universal menegaskan bahwa kearifan lokal
dapat berfungsi sebagai lensa heuristik dalam menafsirkan teks-teks Qur’an. Salah satu
contohnya adalah Tafsir Al-Azhar karya Hamka yang mengintegrasikan konteks sosial-
budaya Nusantara untuk menghasilkan pemahaman Islam yang moderat dan aplikatif’’.
Proses ini berlangsung dalam empat tahap: identifikasi nilai lokal, pemetaan ke prinsip
Qur’ani, validasi melalui maqasid al-shari‘ah, dan formulasi nilai universal. Identifikasi
nilai lokal seperti tepa selira, musyawarah, dan gotong royong membuka jalan untuk
menemukan resonansi dengan prinsip Qur’ani seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl
(keadilan), dan ta‘aruf (perkenalan). Tahap validasi maqasid memastikan bahwa
integrasi nilai lokal tidak menyimpang dari tujuan utama syariat, yakni kemaslahatan
dan keadilan’®.

Dalam tahap formulasi nilai universal, integrasi Qur'an dan kearifan lokal
menghasilkan prinsip-prinsip cinta, toleransi, perdamaian, dan keadilan yang relevan
tidak hanya bagi umat Islam, tetapi juga bagi masyarakat global. Penelitian menemukan
adanya kesamaan antara konsep perdamaian dalam Qur’an dan Tripitaka, yang
menunjukkan bahwa nilai-nilai universal dapat melintasi batas agama . Hal ini
menegaskan bahwa hermeneutik lokal-ke-universal tidak hanya memperkuat identitas
Islam Nusantara, tetapi juga menempatkannya dalam diskursus global mengenai
harmoni antaragama.

Dalam ranah pendidikan, integrasi teks Qur’ani dengan nilai kearifan lokal
terbukti memperkaya kurikulum dan membentuk karakter siswa. Pendidikan
pesantren yang mengintegrasikan gotong royong dan toleransi, misalnya, terbukti
membentuk sikap religius yang terbuka dan beradab®. Demikian pula, penerapan
prinsip ukhuwah Islamiyah dalam interaksi antarumat beragama di sekolah
menunjukkan bahwa pendidikan adalah arena strategis untuk menanamkan nilai
toleransi dan solidaritas®'. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak hanya menjadi
sarana transfer ilmu, tetapi juga wahana transformasi sosial yang mampu menjawab
tantangan pluralitas.

Lebih jauh lagi, kontribusi hermeneutik Qur’an yang berpijak pada konteks lokal
juga tampak dalam diskursus akademik global. Integrasi epistemologi lokal terbukti
memperluas horizon tafsir”, sementara pertemuan tradisi Arab dan Jawa dapat

77 Mujahidin and Kim, “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-Azhar on Moderate Islamic Thought
by Hamka.”

78 Mustofa, Wahyudi, and Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQASID AL-SHARI‘AH AND
THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT”; Rozani et
al., “The Integration of Maqasid Al-Quran in Modern Tafsir Methodologies: Challenges and Opportunities.”
79 Ziatohri and Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.”

8 Aceng Badruzzaman and Muhammad N D Miharja, “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal Dalam
Pengembangan Pendidikan Islam Di Lingkungan Pesantren,” Reslaj Religion Education Social Laa Roiba Journal
7, no. 7 (2025), https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i7.7779.

8 Muhammad Shohib, Silvinatin A Masithoh, and Fahmul H Al-Ghifari, “Ukhuwah Islamiyah Dan Interaksi
Harmonis Antarumat Beragama Di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat Ukhuwah Dalam Al-Qur’An,” Al
Furgan: JIAT 7, no. 2 (2024): 493-512, https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934.

82 Hamdan Adib, “Potret Integrasi Islam Dan Budaya Era Walisongo,” Jasna Journal for Aswaja Studies 1, no.
2 (2021): 41-54, https://doi.org/10.34001 /jasna.v1i2.2268.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1426 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

melahirkan pemahaman baru yang lebih kaya®. Model Islam Nusantara yang
mengedepankan cinta, toleransi, dan kerja sama bahkan dinilai mampu memberikan
kontribusi pada diskursus global mengenai pendidikan toleransi dan resolusi konflik ®.
Dengan demikian, nilai-nilai Qur’ani yang dihidupi melalui konteks lokal tidak hanya
relevan bagi masyarakat Indonesia, tetapi juga menawarkan model praksis yang dapat
diterapkan secara internasional.

Integrasi antara teks-teks Qur’ani dengan kearifan lokal Nusantara bukan hanya
menghadirkan pemahaman kontekstual, melainkan juga membentuk model praksis
yang berkelanjutan. Pada dasarnya, hermeneutik lokal berfungsi sebagai jembatan
untuk menafsirkan ayat-ayat suci dengan mempertimbangkan realitas sosial dan
budaya masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai universal Islam, seperti
keadilan, kasih sayang, dan kebebasan, tidak berada di ruang hampa, melainkan selalu
berinteraksi dengan nilai lokal yang telah mengakar dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan cara ini, Islam Nusantara menampilkan wajahnya yang ramah, moderat, dan
relevan dalam konteks masyarakat multikultural.

Salah satu aspek penting dari integrasi ini adalah bagaimana masyarakat
menginternalisasi prinsip keadilan sosial melalui praktik deliberatif. Dalam konteks
musyawarah, masyarakat Nusantara menemukan cara untuk mengartikulasikan nilai
keadilan (‘adl) secara kolektif. Praktik deliberasi bukan sekadar sarana teknis untuk
mengambil keputusan, melainkan juga perwujudan prinsip moral yang berakar pada
Qur’an. Dalam banyak komunitas, musyawarah telah berperan penting dalam
menyelesaikan konflik antaragama maupun antar-etnis, sekaligus memperkuat rasa
memiliki di antara anggota masyarakat *. Dengan demikian, hermeneutik yang
mengaitkan ayat-ayat Qur’an dengan musyawarah lokal menegaskan bahwa teks suci
dapat menjadi sumber inspirasi dalam membangun struktur sosial yang adil dan
inklusif.

Selain keadilan, dimensi kasih sayang (rahmah) juga menemukan ekspresinya
dalam budaya lokal. Misalnya, praktik gotong royong tidak hanya dipahami sebagai
kerja kolektif untuk tujuan material, tetapi juga sebagai ungkapan kepedulian terhadap
sesama. Dalam perspektif Qur’ani, nilai rahmah beresonansi dengan semangat saling
membantu dan mendukung yang menjadi inti gotong royong *. Dengan memadukan
prinsip Qur’an dan nilai lokal, masyarakat mampu menciptakan ekosistem sosial yang
menumbuhkan kepedulian, solidaritas, dan kohesi sosial. Gotong royong, dalam hal
ini, berfungsi sebagai perwujudan konkret dari nilai rahmah yang diperintahkan dalam
teks suci.

Dimensi kebebasan beragama juga mendapat dukungan dari praktik sosial yang
berakar pada tradisi Nusantara. Ayat “la ikraha fi al-din” dalam Q.2:256 tidak hanya

8 |swanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.”

8 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in
Indonesia: A Literature Review”; Agus Riyadi, “Harmoni Beragama : Model Dakwah Multikultural Untuk
Membangun Perdamaian Di Nusantara,” Mawa Izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan
I5, no. | (2024): 1-25, https://doi.org/10.32923/maw.v15il.4321.

8 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.”

8 Azkiya, Halimatussa'diyah, and llyas, “Altruism in the Perspective of the Al-Qur’an and Its Relevance to
Philanthrophic Practices in Satu Amal Indonesia Organization.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1427
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
7th and Tolerance in Islamic Scholarship”
ANNUAL CONFERENCE

) lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang
for Muslim Scholars

menjadi fondasi teologis, melainkan juga prinsip praktis yang menemukan ruang
aktualisasinya dalam kehidupan sosial. Dengan adanya budaya gotong royong yang
inklusif, masyarakat dapat saling mendukung tanpa memandang perbedaan keyakinan.
Hal ini menunjukkan bahwa kebebasan beragama tidak hanya dijaga dalam tataran
normatif, tetapi juga dihidupi dalam praktik sosial sehari-hari . Melalui interaksi
semacam ini, masyarakat dapat meminimalisasi potensi diskriminasi, sekaligus
memperkuat prinsip kebebasan sebagai bagian dari martabat manusia ®.

Lebih jauh, hermeneutik lokal-ke-universal juga menekankan pentingnya validasi
melalui maqgasid al-shari‘ah. Nilai-nilai lokal yang telah lama hidup di masyarakat diuji
relevansinya dengan tujuan syariat, yaitu untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Penelitian menunjukkan bahwa banyak nilai lokal, seperti musyawarah dan
gotong royong, sejalan dengan prinsip maqgasid karena mampu menjaga kemaslahatan
dan mencegah kerugian ¥. Dengan demikian, penerapan maqasid tidak hanya relevan
dalam kerangka hukum, tetapi juga dalam membangun etika sosial yang responsif
terhadap keragaman budaya.

Formulasi nilai universal yang lahir dari integrasi Qur’an dan budaya lokal
menjadi semakin penting dalam konteks globalisasi. Nilai-nilai seperti cinta, toleransi,
dan perdamaian bukan hanya menjadi tuntutan masyarakat lokal, tetapi juga
kebutuhan global. Penelitian yang membandingkan konsep perdamaian dalam Qur’an
dan Tripitaka, misalnya, memperlihatkan bahwa nilai-nilai universal ini memiliki
kesamaan yang dapat menjadi dasar dialog antaragama *. Dialog semacam ini
memperkuat posisi Islam Nusantara sebagai model yang dapat ditawarkan dalam
wacana global tentang harmoni sosial. Dengan demikian, integrasi hermeneutik lokal-
to-universal tidak hanya berfungsi di tingkat domestik, tetapi juga menjadi kontribusi
bagi peradaban dunia.

Dalam ranah pendidikan, model ini memberikan arah baru bagi pengembangan
kurikulum yang kontekstual. Integrasi kearifan lokal dengan teks Qur’ani menjadikan
pendidikan lebih membumi, sehingga siswa tidak hanya memahami doktrin agama
secara tekstual, tetapi juga mampu menginternalisasikan nilai-nilai toleransi, gotong
royong, dan kasih sayang. Di pesantren maupun sekolah formal, penggabungan ini
terbukti memperkuat sikap inklusif dan terbuka terhadap perbedaan °'. Pendidikan
Islam dengan pendekatan kontekstual mampu mengurangi kecenderungan
eksklusivisme, sekaligus membentuk generasi muda yang siap menghadapi tantangan
multikultural.

Selain pendidikan formal, praktik dakwah multikultural juga berperan dalam
memperkuat toleransi. Dakwah yang sensitif terhadap konteks lokal mampu
membangun jembatan komunikasi lintas agama dan budaya, sehingga nilai-nilai

87°S Parisi et al., Perspektif Riba Dan Studi Kontemporer-Nya Dengan Pendekatan Tafsir Al Quran Dan Hadits,
2018, https://doi.org/10.21927/jesi.2018.8(1).23-36.

8 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.”

8 Mustofa, Wahyudi, and Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQASID AL-SHARI'AH AND
THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT.”

% Ziatohri and Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.”

1 Badruzzaman and Miharja, “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal Dalam Pengembangan Pendidikan Islam
Di Lingkungan Pesantren.”

23-24 Oktober 2025

Halaman 1428 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

moderasi dapat tersampaikan dengan efektif *>. Pendekatan ini berbeda dari dakwah
eksklusif yang cenderung menekankan superioritas kelompok tertentu. Dakwah
multikultural justru menekankan persamaan nilai kemanusiaan yang terdapat dalam
semua tradisi, sehingga lebih relevan dalam masyarakat plural.

Kontribusi lain yang penting adalah bagaimana integrasi nilai lokal dengan Qur’an
dapat membantu penyelesaian konflik. Dalam banyak kasus, konflik sosial di Indonesia
dapat diredam melalui pendekatan berbasis musyawarah dan gotong royong. Kedua
nilai lokal ini, ketika dipadukan dengan prinsip Qur’ani, menghasilkan mekanisme
resolusi konflik yang menekankan keadilan, empati, dan solidaritas. Pendekatan
semacam ini juga telah digunakan dalam pendidikan toleransi di era digital, di mana
media sosial dapat menjadi sarana baru untuk menyebarkan pesan damai **. Dengan
memanfaatkan teknologi, nilai-nilai tradisional dapat dikontekstualisasikan dalam
format yang relevan dengan generasi muda.

Tidak kalah penting adalah dimensi epistemologis dari hermeneutik lokal-to-
universal. Integrasi pengetahuan lokal ke dalam tafsir al-Qur’an memperluas horizon
pemahaman, sekaligus menghasilkan makna yang lebih eksistensial bagi masyarakat.
Tradisi lokal seperti Jawa, ketika berinteraksi dengan tradisi Arab, mampu melahirkan
pemahaman baru yang lebih kaya **. Proses dialog antartradisi ini menunjukkan bahwa
tafsir bukan sekadar proses linguistik, melainkan juga perjumpaan budaya yang kreatif.
Dengan demikian, hermeneutik yang responsif terhadap konteks mampu
memperkuat relevansi ajaran Qur’an dalam menghadapi dinamika zaman.

Seluruh uraian ini memperlihatkan bahwa integrasi antara teks Qur’ani, kearifan
lokal, dan pendekatan hermeneutik modern membuka ruang untuk membangun
masyarakat yang inklusif, toleran, dan damai. Nilai-nilai seperti ta‘aruf, rahmah, ‘adl,
dan kebebasan beragama menemukan bentuk praksisnya dalam tradisi lokal seperti
tepa selira, musyawarah, dan gotong royong. Ketika ketiganya dipadukan dalam
kerangka hermeneutik maqasid, lahirlah prinsip universal yang relevan baik secara
lokal maupun global.

Pendekatan hermeneutik yang memadukan teks Qur’ani dengan kearifan lokal
memperlihatkan bagaimana agama dapat bertransformasi menjadi kekuatan sosial
yang konstruktif. Proses ini bukan sekadar adaptasi simbolik, melainkan suatu dialog
mendalam antara teks dan konteks. Dalam masyarakat Nusantara, teks suci tidak
hanya dibaca secara literal, tetapi juga dimaknai melalui prisma budaya yang kaya. Hal
ini menjadikan Islam Nusantara memiliki karakteristik khas: fleksibel, akomodatif,
sekaligus teguh pada nilai-nilai prinsipil.

Salah satu implikasi penting dari model ini adalah lahirnya kerangka pendidikan
yang responsif terhadap pluralitas. Pendidikan Islam yang mengintegrasikan nilai lokal
seperti gotong royong dan tepa selira mampu membentuk siswa dengan sensitivitas

92 Riyadi, “Harmoni Beragama: Model Dakwah Multikultural Untuk Membangun Perdamaian Di
Nusantara.”

93 Yayuk Hidayah, Nufikha Ulfah, and Meiwatizal Trihastuti, “Memperkuat Integrasi Nasional Di Era Digital :
Penguatan Resolusi Konflik Di Era Digital Sebagai Perwujudan Warga Negara Yang Baik,” Antroposen Journal
of Social Studies and Humaniora 2, no. 2 (2023): 105-15, https://doi.org/10.33830/antroposen.v2i2.5483.
% Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1429
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

sosial yang tinggi. Mereka tidak hanya diajarkan memahami ayat-ayat suci, tetapi juga
bagaimana ayat tersebut diimplementasikan dalam realitas sosial sehari-hari.
Kurikulum semacam ini mendorong terciptanya budaya sekolah yang menghormati
perbedaan, memperkuat rasa solidaritas, dan menanamkan semangat kebersamaan
(Hasanuddin & Rusydi, 2024). Dengan demikian, pendidikan Islam tidak berhenti pada
aspek kognitif, tetapi juga membentuk karakter moral yang sesuai dengan konteks
kebangsaan dan kemanusiaan.

Lebih jauh, pendekatan ini juga memperkaya praktik dakwah. Seruan Qur’an
untuk berdakwah dengan hikmah (Q.16:125) menemukan aktualisasinya dalam
konteks multikultural melalui dialog lintas agama. Dakwabh tidak lagi dipahami sebagai
upaya konversi, melainkan sebagai sarana membangun pengertian dan harmoni.
Dalam praktiknya, hal ini menuntut sensitivitas budaya, di mana nilai-nilai lokal
digunakan sebagai medium komunikasi. Misalnya, penggunaan konsep musyawarah
dalam forum lintas iman mampu menciptakan ruang dialog yang setara dan terbuka.
Dengan cara ini, dakwah berfungsi bukan hanya untuk menyampaikan ajaran Islam,
tetapi juga untuk memperkuat kohesi sosial antarumat beragama .

Penting pula dicatat bahwa integrasi Qur’an dengan kearifan lokal tidak hanya
berlaku di tingkat komunitas, tetapi juga dalam ranah kebijakan publik. Melalui
magqasid al-shari‘ah, nilai-nilai Qur’ani dapat dipetakan dan diterjemahkan dalam
bentuk regulasi yang mengedepankan keadilan sosial, kesejahteraan, serta
perlindungan lingkungan. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa maqasid dapat
digunakan sebagai dasar pengembangan kebijakan publik yang sejalan dengan nilai
Pancasila, misalnya dalam bidang pendidikan, pembangunan berkelanjutan, hingga
perlindungan hak perempuan *. Dalam konteks ini, nilai lokal seperti gotong royong
yang selaras dengan prinsip keadilan maqgasid dapat dijadikan basis pengambilan
keputusan yang lebih humanis dan inklusif.

Implikasi lain dari integrasi hermeneutik ini adalah penguatan moderasi
beragama. Tantangan radikalisme yang muncul di berbagai belahan dunia menuntut
adanya model keberagamaan yang tidak hanya berpegang pada teks, tetapi juga peka
terhadap konteks. Islam Nusantara, dengan basis kearifan lokal, menawarkan jalan
moderasi yang mampu mengakomodasi perbedaan. Misalnya, nilai tepa selira yang
menekankan empati dan tenggang rasa sejalan dengan semangat Qur’an dalam
menghargai keberagaman (Q.49:13). Melalui internalisasi nilai tersebut, masyarakat
dapat menolak sikap intoleran dan membangun interaksi yang harmonis di tengah
pluralitas. Moderasi ini bukan kompromi ideologis, tetapi sebuah strategi hermeneutik
untuk menjaga keseimbangan antara teks dan realitas sosial ”’.

Dimensi lain yang tidak kalah signifikan adalah peran media digital dalam
mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani melalui konteks lokal. Di era modern, ruang

% Baig and Magsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through Quranic Teachings
in the 21st Century.”

% Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context
of the Pancasila State”; Yulianah and Kusmiati, “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A
Welfare and Deliberation Approach in Indonesia.”

9 Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka
Values in Developing Students’ Mental Health.”

23-24 Oktober 2025

Halaman 1430 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal
Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

digital menjadi arena baru bagi interaksi sosial dan dakwah. Prinsip kebijaksanaan
dalam komunikasi (hikmah) sebagaimana ditegaskan Qur’an sangat relevan dalam
penggunaan media sosial. Melalui konten digital, pesan damai, toleransi, dan solidaritas
dapat disebarluaskan secara luas dan cepat. Namun, hal ini juga menuntut literasi
digital yang tinggi agar nilai-nilai Qur’ani tidak disalahgunakan untuk kepentingan
sempit atau bahkan radikal % Dengan kata lain, hermeneutik Qur’ani dalam konteks
digital harus disertai kesadaran etis dan tanggung jawab sosial.

Selain dalam pendidikan dan dakwabh, integrasi Qur’an dan kearifan lokal juga
terlihat dalam praktik resolusi konflik. Dalam masyarakat multikultural, konflik
identitas sering kali tidak terhindarkan. Namun, melalui prinsip musyawarah dan gotong
royong, masyarakat dapat mencari solusi yang adil dan damai. Kedua prinsip ini, ketika
dipadukan dengan nilai keadilan dan kasih sayang Qur’ani, melahirkan mekanisme
penyelesaian konflik yang berbasis komunitas. Pendekatan semacam ini telah terbukti
efektif di berbagai daerah di Indonesia, di mana konflik antaragama dapat diredam
melalui kerja sama kolektif dan dialog terbuka *. Dengan demikian, hermeneutik
lokal-to-universal berfungsi sebagai instrumen praktis untuk menjaga stabilitas sosial.

Di tingkat global, kontribusi model Islam Nusantara semakin diakui. Praktik
pendidikan toleransi di pesantren dan madrasah, misalnya, dianggap sebagai model
inovatif dalam mengelola keragaman. Dengan menekankan nilai moderasi dan resolusi
konflik, pesantren berperan bukan hanya sebagai lembaga pendidikan agama, tetapi
juga sebagai laboratorium sosial yang mencetak agen perdamaian '®. Nilai-nilai seperti
cinta, kerja sama, dan harmoni yang menjadi inti Islam Nusantara sejalan dengan tujuan
global untuk membangun peradaban damai. Oleh karena itu, Islam Nusantara dapat
dipandang sebagai kontribusi signifikan bagi wacana lintas agama dan budaya di kancah
internasional.

Aspek hermeneutik juga memperlihatkan pentingnya pertemuan tradisi dalam
membentuk pemahaman baru. Ketika tradisi Arab sebagai basis teks Qur’ani bertemu
dengan tradisi Jawa atau Nusantara, lahirlah tafsir yang lebih kontekstual dan
eksistensial. Proses ini bukan sekadar penyesuaian formal, tetapi perjumpaan
epistemologis yang memperkaya horizon makna. Hermeneutik Gadamer
menekankan bahwa pemahaman selalu terjadi dalam “fusi horizon”, yakni pertemuan
antara teks dan pembaca dalam konteks sejarah dan budaya tertentu. Dengan
demikian, penafsiran Qur’an yang melibatkan kearifan lokal bukanlah bentuk
sinkretisme, melainkan upaya memperdalam makna agar lebih relevan bagi umat '°'.

Seluruh uraian ini menunjukkan bahwa integrasi Qur’an dengan kearifan lokal
Nusantara melahirkan model keberagamaan yang unik dan kaya. Model ini
mengajarkan bahwa teks suci harus selalu dibaca dalam dialog dengan realitas, dan

% Sulvinajayanti et al., “Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in
Communicating the Message of Moderation.”

9 Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota Palangka
Raya”; Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di Desa Plajan
Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.”

1 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in
Indonesia: A Literature Review.”

1 |swanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.”

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1431
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

bahwa nilai-nilai universal Islam dapat diwujudkan melalui budaya lokal. Dengan cara
ini, Islam Nusantara mampu menghadirkan wajah Islam yang moderat, toleran, dan
relevan, sekaligus memberi kontribusi nyata bagi pendidikan, dakwah, kebijakan
publik, resolusi konflik, hingga wacana global.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa integrasi hermeneutik al-Qur’an dengan kearifan lokal
Nusantara membuka ruang baru bagi pengembangan epistemologi Islam yang lebih
kontekstual, inklusif, dan berorientasi universal. Melalui telaah terhadap ayat-ayat kunci
seperti QS. 49:13, QS. 16:125, dan QS. 2:256, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai
Qur’ani mengenai pengakuan keberagaman, komunikasi berbasis kebijaksanaan, serta
kebebasan beragama memiliki resonansi mendalam dengan praktik budaya lokal seperti
tepa selira, musyawarah, dan gotong royong. Dialog antara teks suci dan tradisi lokal ini
memperlihatkan bahwa partikularitas budaya tidak menegasikan universalitas Islam,
melainkan justru mengafirmasinya dalam wujud praksis sosial yang konkret.

Melalui kerangka jembatan hermeneutis antara lokal dan universal, penelitian ini
menunjukkan bahwa kearifan lokal berfungsi sebagai heuristik interpretatif yang mampu
memperluas horizon makna al-Qur’an. Validasi melalui maqasid al-shari‘ah menjamin
bahwa integrasi tersebut tetap berada dalam koridor kemaslahatan dan keadilan, sehingga
nilai lokal yang diangkat tidak menyimpang dari tujuan utama syariat. Dengan demikian,
hasil penelitian ini tidak hanya memperkuat teori hermeneutik dalam studi Qur’an, tetapi
juga memberi kontribusi nyata dalam bidang pendidikan, dakwah, kebijakan publik, dan
resolusi konflik.

Relevansi praktis dari pendekatan ini terlihat pada penguatan moderasi beragama,
pembentukan kurikulum pendidikan yang lebih membumi, serta pengembangan strategi
dakwah multikultural yang menekankan dialog dan empati. Pada level kebijakan, nilai
gotong royong dan musyawarah dapat diartikulasikan dalam bentuk regulasi yang
mendukung keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif. Di tingkat global, Islam Nusantara
dengan wajahnya yang moderat dan toleran berpotensi menjadi model keberagamaan
yang ramah, sekaligus tawaran epistemologis yang signifikan dalam wacana lintas agama
dan budaya.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa hermeneutik Qur’an berbasis kearifan
lokal tidak hanya menjawab kebutuhan masyarakat multikultural Indonesia, tetapi juga
memberikan kontribusi universal bagi pembangunan peradaban damai. Penelitian ini
merekomendasikan agar studi-studi Qur’an ke depan terus mengembangkan pendekatan
kontekstual yang sensitif terhadap budaya, sekaligus berorientasi pada nilai-nilai maqasid
al-shari‘ah, sehingga Islam tetap hadir sebagai kekuatan etis dan spiritual yang relevan
dalam menghadapi tantangan globalisasi dan pluralitas.

DAFTAR PUSTAKA

Abubakar, Ali. “Integrasi Tradisi Dan Penafsiran Al-Quran Serta Perubahan Hukum:
Kajian Sosiologi Hukum.” Jurnal limu Sosial Dan IlImu Politik Malikussaleh (Jspm) 4, no.
| (2023): 162. https://doi.org/10.29103/jspm.v4il .10843.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1432 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

Adhim, Muhammad Y F. “Upaya Meminimalisasi Kekerasan Di Sekolah Dengan
Penerapan Sekolah Ramah Hak Asasi Manusia.” Konstruksi-Sosial 2, no. 3 (2024):
05—13. https://doi.org/10.56393/konstruksisosial.v1i9.1331.

Adib, Hamdan. “Potret Integrasi Islam Dan Budaya Era Walisongo.” Jasna Journal for
Aswaja Studies |, no. 2 (2021): 41-54. https://doi.org/10.34001/jasna.v1i2.2268.

Azkiya, Nadia, Halimatussa’diyah Halimatussa’'diyah, and Deddy llyas. “Altruism in the
Perspective of the Al-Qur’an and Its Relevance to Philanthrophic Practices in Satu
Amal Indonesia Organization.” Jurnal Fuaduna Jurnal Kajian Keagamaan Dan
Kemasyarakatan 7, no. | (2023): 67. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7il .6322.

Badruzzaman, Aceng, and Muhammad N D Miharja. “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal
Dalam Pengembangan Pendidikan Islam Di Lingkungan Pesantren.” Reslaj Religion
Education Social Laa Roiba  Journal 7, no. 7 (2025).
https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i7.7779.

Baig, Hassan, and Hafsa Magsood. “Addressing Emerging Challenges in Interfaith
Relations Through Quranic Teachings in the 21st Century.” Al-Idah | Shaykh Zayed
Islamic ~ Centre  University of Peshawar 43, no. | (2025): |1-I2.
https://doi.org/10.37556/al-idah.043.01.0936.

Darmawanita, Darmawanita, Masronia Masronia, and Nurjanah Nurjanah. “Toleransi
Dalam Islam: Menjaga Kedamaian Dan Menghormati Perbedaan.” Joecy Journal 4, no.

3 (2024): 42-48. https://doi.org/10.31004/joecy.v4i3.124.

Elmuna, Labib, Amine Khafidin, and Luthfi Fathurrahman. “Religious Tolerance in Tunisia:
Divergent Perspectives of Thaalbi and Ibn Achour.” Refleksi Jurnal Filsafat Dan
Pemikiran Islam 25, no. 2 (2025): 1-26. https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.6028.

Eriyanti, Luki, and Ni Luh Putu Wiardani Astuti. “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam
Toleransi Umat Beragama Di Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.”
Jawa Dwipa 3, no. | (2022): 1-10. https://doi.org/10.54714/jd.v3il .46.

Farhan, Lalu P, and Prosmala Hadisaputra. “Conflict Management in Pesantren,
Madrasah, and Islamic Colleges in Indonesia: A Literature Review.” Dialog 44, no. |
(2021): 37-50. https://doi.org/10.47655/dialog.v44i1.445.

Fatimah, Fatimah, Sajidan Insi, Khairunnas Jamal, Lukmanul Hakim, and Mochammad N
S. “Hermeneutika Humanistik Al Qur’an: Stoikisme Dalam Tafsir Empatik Dan
Kontekstual.” Al-Mubhith Jurnal llmu Qur an Dan Hadits 4, no. 2 (2025): 268.
https://doi.org/10.3593 1 /am.v4i2.5383.

Fitriani, Cahya. “Menjaga Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme,” 2023.
https://doi.org/10.31219/osf.io/4cvg?2.

Ghozali, Mahbub, Achmad Y Mursyid, and Nita Fitriana. “Al-Qur’an (Re)Presentation in
the Short Video App Tiktok: Reading, Teaching, and Interpretive.” Pertanika Journal
of Social Sciences and Humanities 30, no. 3 (2022): 1263-82.
https://doi.org/10.47836/pjssh.30.3.18.

Ginting, Matius O, Anwar S Siregar, and Idamayanti Pohan. “Moderasi Beragama Dalam
Perspektif Pendidikan Multikultural: Sebuah Kajian Konseptual.” Pendalas Jurnal
Penelitian Tindakan Kelas Dan Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2025): 230-45.
https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.512.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1433
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Hadi, Akmal. “Hermeneutika Qur’ani Dan Perbedaan Pemahaman Dalam Menafsirkan
Al-Qur’an.”  Islamica Jurnal Studi Keislaman 6, no. | (2014): 37.
https://doi.org/10.15642/islamica.2011.6.1.37-50.

Hamdani, F.F.R.S. “Interfaith Dialogue in Islam.” Multi |, no. | (2024): 37-44.
https://doi.org/10.62207/c6ahas | 4.

Hameed, Muhammad B, and Malik Adnan. “The Role of Social Media in Enhancing
Religious Tolerance and Interfaith Harmony in Pakistan.” Global Mass
Communication Review IX, no. ] (2024): 89-104.
https://doi.org/10.31703/gmcr.2024(ix-iii). 1 0.

Hanafi, Sari. “From Streamlining to Mainstreaming ‘Islamization of Knowledge.”” American
Journal of Islam and Society 38, no. |-2 (2021). https://doi.org/10.35632/ajis.v38il -
2.1086.

Handriawan, Dony. “Wawasan Al-Qur’an Tentang Pendidikan Multikultural Menuju
Wasatiyyatul Islam.” EI-Hikmah Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 12, no.
| (2018): 65-90. https://doi.org/10.204 14/elhikmah.v12il.240.

Haqq, Nur R A, Abdus Salam, Kholil L Rochman, and Norma Fitria. “Javanese Philosophy-
Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka Values in
Developing Students’ Mental Health.” Fikri Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya 10,
no. | (2025): 342-54. https://doi.org/10.25217/jf.v10il.6230.

Hasan, Moh. A K. “Interfaith Tolerance and Its Relevance to the Indonesian Diversity: A
Study on Ibn ‘Ashiir’s Al-Tahrir Wa Al-Tanwir.” Ulumuna 22, no. 2 (2018): 333-62.
https://doi.org/10.204 14/ujis.v22i2.301.

Hasanuddin, Sultan, and Muhammad Rusydi. “The Integration of Bugis Local Wisdom on
Tolerance in Islamic Education at Senior High School: Strategies and Implications.”
Al-Ishlah Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5285.

Hasyim, Ridwan, and Aina Nurdiyanti. “Islam Nusantara Dalam Perspektif Nilai Ke-
Indonesiaan.”  Jambura  Journal  Civic  Education 3, no. 2 (2023).
https://doi.org/10.37905/jacedu.v3i2.22296.

Hidayah, Yayuk, Nufikha Ulfah, and Meiwatizal Trihastuti. “Memperkuat Integrasi
Nasional Di Era Digital : Penguatan Resolusi Konflik Di Era Digital Sebagai
Perwujudan Warga Negara Yang Baik.” Antroposen Journal of Social Studies and
Humaniora 2, no. 2 (2023): 105-15. https://doi.org/10.33830/antroposen.v2i2.5483.

Irawan, Windo D. “Nilai Kasih Sayang, Kepatuhan, Kesetiaan Dan Kepedulian Pada Novel
Hati Suhita Karya Khilma Anis Sebagai Alternatif Bahan Ajar Di SMA.” Edukasi Lingua
Sastra 22, no. 2 (2024). https://doi.org/10.47637/elsa.v22i2.1386.

Iswanto, Agus. “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan
Pemikiran K.H. Ahmad Ar-Rifai Kalisalak.” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 2 (2017):
514. https://doi.org/10.31291/jlk.v15i2.535.

Kewuel, Hipolitus K. “Hermeneutic Dilemma in the Indonesian Interfaith Dialogue
Program,” 2022. https://doi.org/10.4108/eai.9-10-2021.2319668.

Kurniawan, Andi. “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau

23-24 Oktober 2025

Halaman 1434 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

Dari Natura Negara,” 2018. https://doi.org/10.31219/osf.io/jwbsv.

Kusnadi, Kusnadi, and Nisa A T Wulandari. “Pendidikan Damai: Memperkuat Pemahaman
Hak Asasi Manusia Dan Keadilan Sosial.” Jurnal Basicedu 8, no. | (2024): 539-51.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v8il .7126.

Kusuma, Jamaludin H, and Sugeng H Susilo. “Intercultural and Religious Sensitivity Among
Young Indonesian Interfaith Groups.” Religions 11, no. | (2020): 26.
https://doi.org/10.3390/rel | 1010026.

Kuswana, Dadang, and Yoshy H H Syah. “Potret Kerukunan Dan Toleransi Antar Umat
Beragama Di Perumahan Royal Residence Surabaya.” Al Qalam Jurnal lImiah
Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4 (2024): 2608.
https://doi.org/10.3593 | /aq.v18i4.3528.

Marbun, Renny V. “Pendidikan Karakter Dalam Mata Pelajaran Antropologi Melalui
Metode Field Trip: Studi Kasus Huma Betang Tumbang Gagu Sebagai Katalisator
Nasionalisme Siswa.” Jurnal Guru Dikmen Dan Diksus |, no. 2 (2018): 37-46.
https://doi.org/10.47239/jgdd.v1i2.80.

Marini, Heti, and Didik G Suharto. “Wewowo Local Wisdom in Realizing the Process
Sustainable Development.” Local Wisdom Jurnal limiah Kajian Kearifan Lokal 14, no.
2 (2022): 190-204. https://doi.org/10.26905/lw.v14i2.7892.

Mujahidin, Anwar, and Hyung-Jun Kim. “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-
Azhar on Moderate Islamic Thought by Hamka.” El Harakah Jurnal Budaya Islam 23,
no. 2 (2021): 239-55. https://doi.org/10.18860/eh.v23i2.13414.

Murtadlo, Ghulam, Anggrayny K Khotimah, Dina Alawiyah, Elza Elviana, Yanwar C
Nugroho, and Zulfi Ayuni. “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam
Memahami Dan Menghidupkan Al-Qur’An.” Pandu |, no. 2 (2023): 112-18.
https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206.

Mustofa, Hafidz Z, Aris T Wahyudi, and Siti Marpuah. “BRIDGING THE GAP BETWEEN
MAQASID AL-SHARITAH AND THE SDGs: CHALLENGES AND
OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT.” Jurnal Ekonomi Dan
Bisnis Islam (Journal of Islamic Economics and Business) |1, no. | (2025): 49-81.
https://doi.org/10.20473/jebis.v1 lil.62689.

Nisa, Khairun.  Pendidikan =~ Anak  Dalam  Perspektif  Al-Qur'an,  2021.
https://doi.org/10.31227/osf.io/yf9tn.

Nisa, Sofia A Z. “Konsep Toleransi Dalam Keberagaman: Analisis Atas Penafsiran Q 49:
I3 Dalam Al-Qur’an Dan Tafsir Kemenag Versi Website.” Contemporary Quran |,
no. | (2021): 40. https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-05.

Nurmadiah, Nurmadiah, and Ahmad Yamin. “Legal Hermeneutics: A Standard and
Parameters of Interpretation of the New Criminal Code.” Jihad Jurnal llmu Hukum
Dan Administrasi 6, no. 3 (2024). https://doi.org/10.58258/jihad.v6i3.7495.

Parisi, S, Iwan Hermawan, M Kurniawan, and Ibnu Saud Habibullah. Perspektif Riba Dan
Studi Kontemporer-Nya Dengan Pendekatan Tafsir Al Quran Dan Hadits, 2018.
https://doi.org/10.21927/jesi.2018.8(1).23-36.

Peristianto, Sheilla V, M A Subandi, and Muhana S Utami. “Empathy and Self-Awareness

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1435
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

( <i>Rasa Rumangsa</I>) in the Javanese Cultural Context.” Culture & Psychology
31, no. 2 (2025): 713-33. https://doi.org/10.1177/1354067x251315737.

Rahmah, Linda A, and Asep Amaludin. “Penerapan Interaksi Sosial Antar Masyarakat
Melalui Moderasi Beragama Dan Sikap Toleransi Di Desa Gentasari Kecamatan
Kroya Kabupaten Cilacap.” To Maega | Jurnal Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2021):
341. https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860.

Riyadi, Agus. “Harmoni Beragama: Model Dakwah Multikultural Untuk Membangun
Perdamaian Di Nusantara.” Mawa Izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial
Kemanusiaan 15, no. | (2024): 1-25. https://doi.org/10.32923/maw.v15il.4321.

Romadlan, Said. “Toleransi Terhadap Non-Muslim Dalam Pemahaman Organisasi Islam
Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Sahafa Journal of Islamic
Communication 1, no. 2 (2018): 103. https://doi.org/10.21 | | |/sjic.v1i2.2740.

Roni, M, M Anzaikhan, Labib Elmuna, Amine Khafidin, Luthfi Fathurrahman, Sofia A Z
Nisa, Darmawanita Darmawanita, et al. “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme
Agama.” Sains Insani |, no. | (2024): 36. https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860.

Rozani, Muhammad A S, Mohd F R Abdullah, Nurzatil | Azizan, and Dr Muaz Hj Mohd
Noor. “The Integration of Maqgasid Al-Quran in Modern Tafsir Methodologies:
Challenges and Opportunities.” International Journal of Research and Innovation in
Social Science X no. XX (2025): 98-108.
https://doi.org/10.47772/ijriss.2025.90200010.

Saputra, Edy, Mohammad Ridwan, A M Effendi, Rita Defriza, and Rahmad Hidayat. “Darul
Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context of
the Pancasila State.” Nurani Jurnal Kajian Syari Ah Dan Masyarakat 24, no. 2 (2024):
460-75. https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.25028.

Sari, Mezia K. “The Reflection of Javanese Cultural Characteristics as Found in English
Apology Strategies.” Modality Journal International Journal of Linguistics and Literature

I, no. | (2021): 36. https://doi.org/10.30983/mj.v|il .4662.

Sarmauli, Sarmauli. “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas
Elit Agama Kota Palangka Raya.” Al-Qalam 21, no. | (2016): 169.
https://doi.org/10.31969/alq.v21il.212.

Setiawan, David E, and Kalis Stevanus. “Significance of Islam Nusantara Values in an
Indonesian Multicultural Society.” Journal of Al-Tamaddun 18, no. | (2023): 203-14.
https://doi.org/10.22452/jat.vol |8nol.17.

Shofyan, Ahmad. “Budaya Moderasi Beragama Melalui Aktualisasi Pendidikan Islam
Wasatiyyah: Rekoneksi Dan Toleransi.” Tarbawi Jurnal Pendidikan Islam 21, no. |
(2024). https://doi.org/10.3400 | /tarbawi.v2 il .3875.

Shohib, Muhammad, Silvinatin A Masithoh, and Fahmul H Al-Ghifari. “Ukhuwah Islamiyah
Dan Interaksi Harmonis Antarumat Beragama Di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat
Ukhuwah Dalam Al-Qur’An.” Al Furgan: JIAT 7, no. 2 (2024): 493-512.
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934.

Suhairi, Suhairi, Fitri N Marpaung, Muhammad H A Kahar, Mohammad Farhan, Putri L
Zahra, Sinar H Yulistia, Fahriza Alyanisa, Nur Hafiza, Farajollah S Ahmadi, and
Choirul Maulana. “Pendekatan Partisipatif KKN Dalam Memperkuat Moderasi

23-24 Oktober 2025

Halaman 1436 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal ANNUAL CONFERENCE

Ihya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang for Muslim Scholars

Beragama Melalui Dialog Antaragama Di Desa Simpang Siguragura.” Bima Abdi Jurnal
Pengabdian Masyarakat 5, no. 4 (2025): 1090-1104.
https://doi.org/10.53299/bajpm.v5i4.2720.

Sulvinajayanti, Andi K Nisa, Tuti Bahfiarti, M | Sultan, A.Dian Fitriana, and Mifda Hilmiyah.
“Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in

Communicating the Message of Moderation.” International Journal of Religion 5, no.
10 (2024): 4757-65. https://doi.org/10.61707/frs7yn36.

Sutisna, Mohamad, Triyono Triyono, M S Suhaemi, Siti Mufatiroh, Nurul Istiqomah, and
Nurfarida Nurfarida. “Merajut Asa Dan Rasa Untuk Generasi Pancasila Melalui
Budaya Gotong Royong Di Desa Banyu Asih Bogor.” Jurnal Citizenship Virtues 2, no.
| (2022): 301-10. https://doi.org/10.37640/jcv.v2il.1366.

Sutisna, Mohamad, Triyono Triyono, M S Suhaemi, Siti Mufatiroh, Nurul Istiqgomah,
Nurfarida Nurfarida, Renny V Marbun, et al. “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam
Toleransi Umat Beragama Di Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.”
Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. | (2018): 37-46.
https://doi.org/10.54714/jd.v3il .46.

Suwardi, Suyanti, and Muhammad Syaifullah. “Berbagai Pendekatan Hermeneutika Dalam
Studi Islam: Sebuah Studi Literatur [Various Approaches to Hermeneutics in Islamic
Studies: A Study of Literature].” Act. Islam. Counsenesia: Couns. Res. & Appl. 2, no. |
(2022): 51-60. https://doi.org/10.59027/aiccra.v2il .224.

Syafani, Shania R, and Tressyalina Tressyalina. “Penerapan E-Book Interaktif Berbasis
Kearifan Lokal Dalam Pembelajaran Teks Biografi.” Educaniora Journal of Education
and Humanities |, no. 2 (2023): 16-22. https://doi.org/10.59687/educaniora.vli2.27.

Tohri, Ahmad, Abdul Rasyad, Muhammad Sururuddin, and Lalu M Istiglal. “The Urgency
of Sasak Local Wisdom-Based Character Education for Elementary School in East

Lombok, Indonesia.” International Journal of Evaluation and Research in Education
(ljere) 11, no. 1 (2022): 333. https://doi.org/10.11591/ijere.vl 1il.21869.

Utami, Kartika N. “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.” Kalimah 16, no.
| (2018): 23. https://doi.org/10.21 I | | /klm.v16il.2511.

Widiyaningsih, Ariya E, and Muhammad Yani. “Partisipasi Masyarakat Dalam Mewujudkan
Desa Sadar Kerukunan Antarumat Beragama Di Desa Laban Kecamatan Menganti
Kabupaten Gresik.” JCMS 7, no. I (2023): 44-60.
https://doi.org/10.26740/jcms.v7n|.p44-60.

Widiyanti, Erna. “Tepa Selira Sebagai Solusi Untuk Bullying Pendidikan.” Jurnal Sains Sosio
Humaniora 8, no. 2 (2024): 83-87. https://doi.org/10.22437/jssh.v8i2.39273.

Yulianah, Yuyun, and N | Kusmiati. “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A
Welfare and Deliberation Approach in Indonesia.” International Journal of Social
Science and Human Research 08, no. 10 (2025). https://doi.org/10.47191/ijsshr/v8-
i10-06.

Yusuf, Muhammad, Nahdhiyah Nahdhiyah, and Kamaluddin N Marjuni. “Building
Character of Bugis Community in Bone From the Perspective of Quran and Local
Wisdom.” El Harakah Jurnal Budaya Islam 24, no. 2 (2022): 193-220.
https://doi.org/10.18860/eh.v24i2.17047.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng Halaman 1437
Jl.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




meoms\y  “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
" and Tolerance in Islamic Scholarship”

lhya’ Ulumudin, et.al — Universitas Islam Syarifuddin Lumajang

th 9
7ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Ziatohri, and Hajjah Nadiah. “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.”
Jri 2, no. 2 (2024): 22—44. https://doi.org/10.33476/jri.v2i2.206.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1438 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




