
 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1407 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

DARI KEARIFAN NUSANTARA MENUJU NILAI-NILAI 
UNIVERSAL: HERMENEUTIKA AL-QUR’AN TENTANG CINTA 

DAN TOLERANSI  

 

Ihya’ Ulumudin 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

ihyaulumudin4@gmail.com 

Ahmad Hafidz Lubis 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

ahmadhafidzlubis@gmail.com 

Achmad Farid 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

ac.faried@gmail.com 

 

Abstract: This study addresses the paradox of globalization, where wider cross-
cultural exchange coincides with rising intolerance. It proposes a hermeneutical 
reading of the Qur’an on love (mahabbah/rahmah) and tolerance 
(tasāmuḥ/‘adālah) through Nusantara local wisdom such as tepa selira, 
musyawarah, and gotong royong. Methodologically, it integrates contextual 
exegesis (double movement), maqāṣid al-sharī‘ah, and semantic–rhetorical 
analysis (SRA) to examine key verses (Q 49:13; 16:125; 60:8–9; 5:48; 21:107; 
2:256). Findings indicate that local wisdom functions as an interpretive heuristic, 
enriching Qur’anic hermeneutics and extending its ethical reach to universal 
values. The study contributes by formulating the Local-to-Universal Hermeneutic 
Bridge, articulating Qur’anic epistemology of love and tolerance, and reinforcing 
Islam Nusantara as a globally relevant framework. It concludes that local wisdom 
is a vital medium for contextualizing and universalizing Qur’anic ethics in plural 
societies. 

Keywords: Qur’anic hermeneutics; Islam Nusantara; love; tolerance; local 
wisdom. 

 

PENDAHULUAN 

Kajian terhadap teks-teks keagamaan, khususnya Qur’an, selalu menghadirkan 
dinamika yang kompleks ketika berhadapan dengan realitas sosial yang plural. Qur’an 
sebagai kitab suci tidak hanya menyimpan pesan-pesan normatif, tetapi juga memberikan 
pedoman etis bagi umat manusia dalam mengelola kehidupan bersama. Namun, untuk 
dapat dihayati secara aktual, teks Qur’an perlu dipahami dalam relasi dengan konteks 
budaya tempat ia diinterpretasikan. Dalam hal ini, kearifan lokal memiliki peran penting 
sebagai medium yang menjembatani pesan universal Qur’an dengan pengalaman 
partikular masyarakat. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1408 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Perjumpaan antara teks dan konteks tidak sekadar teknis, melainkan bersifat 
epistemologis. Proses hermeneutik menempatkan pembaca bukan hanya sebagai 
penerima pesan, melainkan juga sebagai subjek aktif yang membawa horizon budayanya 
masing-masing. Dalam konteks Nusantara, horizon budaya itu kaya dengan nilai-nilai 
seperti gotong royong, musyawarah, tepa selira, dan solidaritas komunal. Nilai-nilai ini tidak 
berdiri sendiri, tetapi dapat dibaca sebagai titik temu dengan prinsip-prinsip Qur’ani yang 
menekankan keadilan, kasih sayang, dan persaudaraan universal. Dengan demikian, 
interaksi antara Qur’an dan budaya lokal melahirkan model pemahaman yang khas, yang 
sering disebut sebagai Islam Nusantara1. 

Pentingnya dialog ini semakin terasa ketika melihat realitas masyarakat yang terus 
berubah. Globalisasi, perkembangan teknologi, dan arus informasi membawa tantangan 
baru dalam memahami dan mengamalkan agama. Di satu sisi, terjadi kecenderungan 
homogenisasi budaya yang mengancam eksistensi kearifan lokal. Di sisi lain, muncul 
gerakan keagamaan yang rigid, yang menolak dialog antara teks dengan konteks lokal. 
Kedua arus ini menimbulkan dilema: bagaimana menjaga otentisitas ajaran Islam sekaligus 
memastikan relevansinya dalam kehidupan nyata yang majemuk? Dalam situasi inilah, 
hermeneutik Qur’ani berbasis kearifan lokal menemukan relevansinya2. 

Selain itu, perkembangan wacana keislaman global juga mendorong lahirnya model 
penafsiran yang lebih inklusif. Islam Nusantara yang lahir dari dialektika Qur’an dan budaya 
lokal dipandang sebagai alternatif bagi model keberagamaan yang ekstrem dan eksklusif. 
Model ini tidak menegasikan universalitas Qur’an, tetapi justru meneguhkannya melalui 
praktik kontekstual. Sebagai contoh, nilai tepa selira yang menekankan empati dan 
tenggang rasa selaras dengan semangat Qur’an dalam mengajarkan penghargaan terhadap 
perbedaan (Q.49:13). Hal ini memperlihatkan bahwa partikularitas budaya tidak 
bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan memperkaya jalan menuju pemahaman yang 
lebih universal3. 

Kajian hermeneutik semacam ini tidak hanya penting secara teoretis, tetapi juga 
memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam bidang pendidikan, misalnya, integrasi antara 
Qur’an dan kearifan lokal dapat menghasilkan kurikulum yang lebih membumi. Siswa tidak 
hanya diajarkan untuk menghafal atau memahami teks secara literal, tetapi juga didorong 
untuk mengaitkannya dengan nilai-nilai sosial yang hidup di sekitarnya. Hal ini dapat 
memperkuat karakter moderat, toleran, dan peduli pada sesama4 Di ranah sosial, nilai-
nilai Qur’ani yang dipadukan dengan kearifan lokal terbukti efektif dalam menyelesaikan 
konflik dan membangun harmoni antarumat beragama. Prinsip musyawarah dan gotong 

 
1 Sultan Hasanuddin and Muhammad Rusydi, “The Integration of Bugis Local Wisdom on Tolerance in 
Islamic Education at Senior High School: Strategies and Implications,” Al-Ishlah Jurnal Pendidikan 16, no. 2 
(2024), https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5285. 
2 Yuyun Yulianah and N I Kusmiati, “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A Welfare and 
Deliberation Approach in Indonesia,” International Journal of Social Science and Human Research 08, no. 10 
(2025), https://doi.org/10.47191/ijsshr/v8-i10-06. 
3 Nur R A Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and 
Cablaka Values in Developing Students’ Mental Health,” Fikri Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya 10, no. 
1 (2025): 342–54, https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.6230. 
4 Edy Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context 
of the Pancasila State,” Nurani Jurnal Kajian Syari Ah Dan Masyarakat 24, no. 2 (2024): 460–75, 
https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.25028. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1409 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

royong, misalnya, dapat dipadukan dengan ajaran Qur’an tentang keadilan dan kasih sayang 
untuk meredam potensi perpecahan5 

Lebih jauh, pemahaman Qur’an yang berakar pada kearifan lokal juga memberikan 
kontribusi signifikan bagi wacana moderasi beragama di Indonesia. Negara ini dikenal 
sebagai masyarakat majemuk, baik dari segi etnis, budaya, maupun agama. Oleh karena 
itu, diperlukan model keberagamaan yang mampu merangkul keragaman tanpa 
kehilangan substansi ajaran Islam. Hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas menawarkan 
cara pandang yang menolak eksklusivisme, sekaligus memperkuat ikatan kebangsaan. 
Dengan kata lain, Islam Nusantara bukanlah kompromi ideologis, melainkan strategi 
kultural untuk menghidupkan nilai universal Qur’an dalam bingkai kebangsaan6. 

Tidak hanya di level nasional, wacana ini juga bergaung dalam diskursus global. 
Dunia internasional semakin menaruh perhatian pada model keberagamaan yang 
mengedepankan toleransi, dialog, dan keadilan sosial. Dalam konteks ini, pengalaman 
Indonesia melalui Islam Nusantara dipandang sebagai contoh sukses bagaimana agama 
dapat hidup berdampingan dengan budaya lokal tanpa kehilangan otentisitas. Pesan damai 
yang ditawarkan Islam Nusantara selaras dengan aspirasi global untuk membangun 
peradaban yang harmonis. Dengan demikian, kajian hermeneutik Qur’an berbasis 
kearifan lokal memiliki relevansi universal, sekalipun berangkat dari konteks partikular7. 

Lebih penting lagi, integrasi antara Qur’an dan kearifan lokal tidak berarti 
merelatifkan teks suci. Sebaliknya, ia justru menghidupkan pesan Qur’an dengan cara yang 
lebih kontekstual. Hermeneutik di sini dipahami sebagai usaha untuk mengungkap makna 
yang relevan, bukan untuk mengubah substansi teks. Inilah yang membedakan pendekatan 
ini dari relativisme kultural. Dengan menempatkan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai rujukan 
utama, nilai-nilai Qur’ani dapat diwujudkan dalam bentuk nyata yang sesuai dengan 
kebutuhan masyarakat. Misalnya, prinsip menjaga kehidupan, akal, dan harta dapat 
diimplementasikan melalui program-program sosial yang selaras dengan semangat gotong 
royong8. 

Pada titik ini, penelitian mengenai integrasi Qur’an dan kearifan lokal menjadi 
penting tidak hanya untuk memperkuat teori hermeneutik, tetapi juga untuk menjawab 
kebutuhan praktis masyarakat. Penelitian ini berupaya menggali bagaimana teks Qur’ani 
dapat dihidupkan dalam konteks sosial budaya Indonesia, dengan menekankan bahwa 
nilai-nilai lokal merupakan jembatan menuju pemahaman universal. Dengan kata lain, studi 
ini ingin menunjukkan bahwa partikularitas budaya justru mempertegas universalitas 
pesan Qur’an, dan bukan sebaliknya. 

Kerangka hermeneutik Qur’ani berbasis kearifan lokal juga relevan dibicarakan 
dalam konteks transformasi sosial. Sejarah mencatat bahwa agama sering menjadi faktor 

 
5 Sarmauli Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota 
Palangka Raya,” Al-Qalam 21, no. 1 (2016): 169, https://doi.org/10.31969/alq.v21i1.212. 
6 Hassan Baig and Hafsa Maqsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through 
Quranic Teachings in the 21st Century,” Al-Idah | Shaykh Zayed Islamic Centre University of Peshawar 43, 
no. 1 (2025): 1–12, https://doi.org/10.37556/al-idah.043.01.0936. 
7 Lalu P Farhan and Prosmala Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic 
Colleges in Indonesia: A Literature Review,” Dialog 44, no. 1 (2021): 37–50, 
https://doi.org/10.47655/dialog.v44i1.445. 
8 Kartika N Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An,” Kalimah 16, no. 1 (2018): 23, 
https://doi.org/10.21111/klm.v16i1.2511. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1410 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

integratif maupun disintegratif dalam kehidupan masyarakat. Ketika teks dipahami secara 
rigid tanpa memperhitungkan konteks, ia cenderung melahirkan sikap eksklusif bahkan 
konflik. Sebaliknya, ketika teks diinterpretasikan dalam dialog dengan budaya lokal, ia 
dapat menjadi kekuatan transformatif yang mempersatukan masyarakat. Realitas ini 
menunjukkan pentingnya pendekatan hermeneutik yang tidak memisahkan dimensi 
normatif Qur’an dari kebutuhan historis manusia9. 

Perjumpaan antara Qur’an dan kearifan lokal dapat dilihat sebagai proses dialektika 
yang terus berlangsung. Proses ini memungkinkan lahirnya pemahaman agama yang 
fleksibel, tanpa kehilangan esensinya. Misalnya, konsep keadilan dalam Qur’an dapat 
dimaknai melalui praktik musyawarah di masyarakat. Demikian juga prinsip persaudaraan 
universal dapat diwujudkan dalam bentuk gotong royong. Keduanya menunjukkan bahwa 
nilai-nilai Qur’an menemukan bentuk konkritnya dalam budaya lokal. Dengan demikian, 
teks tidak berhenti pada dimensi ideal, tetapi teraktualisasi dalam tindakan nyata 
masyarakat10. 

Tidak hanya pada level sosial, hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas juga 
berkontribusi pada perkembangan metodologi studi Islam. Selama ini, kajian Qur’an 
banyak berfokus pada tafsir klasik dengan pendekatan filologis atau normatif. Padahal, 
perkembangan masyarakat menuntut adanya pendekatan baru yang lebih responsif 
terhadap konteks. Model local-to-universal hermeneutic bridge menawarkan kerangka 
metodologis untuk membaca Qur’an dalam horizon budaya yang berbeda, tanpa harus 
mengorbankan pesan universalnya. Model ini menekankan pentingnya menemukan titik 
temu antara partikularitas budaya dan universalitas nilai Islam11. 

Salah satu kekuatan model ini adalah kemampuannya menjaga keseimbangan antara 
otentisitas teks dan relevansi konteks. Hal ini menjadi penting mengingat sering muncul 
kekhawatiran bahwa integrasi budaya lokal berpotensi mengaburkan makna asli Qur’an. 
Namun, melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, nilai-nilai lokal dapat disaring agar tetap 
sejalan dengan tujuan utama syariat, yaitu menjaga kehidupan, akal, harta, agama, dan 
keturunan. Dengan kerangka maqāṣid, partikularitas budaya tidak lagi dilihat sebagai 
ancaman, melainkan sebagai peluang untuk memperkaya pemahaman agama. 

Di era modern, urgensi model hermeneutik ini semakin terasa. Perkembangan 
teknologi dan komunikasi membuat identitas keagamaan mudah sekali ditarik ke dalam 
arus globalisasi yang seragam. Fenomena ini sering menimbulkan benturan dengan nilai 
lokal yang sudah berakar kuat. Dalam situasi demikian, hermeneutik Qur’ani berbasis 
lokalitas dapat berfungsi sebagai filter, yang menyeleksi nilai global agar tetap relevan 
dengan kebutuhan masyarakat setempat. Hal ini sejalan dengan gagasan bahwa Islam 
bersifat universal, tetapi senantiasa kontekstual dalam praktiknya12. 

Penting pula disadari bahwa integrasi Qur’an dengan budaya lokal bukan hanya 
persoalan metodologi, melainkan juga strategi membangun peradaban. Dalam masyarakat 

 
9 Agus Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad 
Ar-Rifai Kalisalak,” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 2 (2017): 514, https://doi.org/10.31291/jlk.v15i2.535. 
10 Hasanuddin and Rusydi, “The Integration of Bugis Local Wisdom on Tolerance in Islamic Education at 
Senior High School: Strategies and Implications.” 
11 Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.” 
12 Baig and Maqsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through Quranic Teachings 
in the 21st Century.” 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1411 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

multikultural seperti Indonesia, kebutuhan akan model keberagamaan yang inklusif dan 
dialogis sangat mendesak. Tanpa itu, potensi konflik akibat perbedaan identitas akan terus 
membayangi. Melalui prinsip tepa selira dan penghormatan terhadap keragaman, Islam 
Nusantara menawarkan kerangka praksis untuk merawat kohesi sosial. Dengan kata lain, 
hermeneutik Qur’ani berbasis lokalitas bukan hanya diskursus akademis, tetapi juga 
kontribusi nyata bagi kehidupan berbangsa13. 

Selain memperkuat moderasi beragama, model ini juga memiliki implikasi penting 
dalam bidang kebijakan publik. Nilai-nilai Qur’ani yang bersifat universal, seperti keadilan 
dan kesejahteraan, dapat dijadikan dasar perumusan kebijakan yang berpihak pada 
masyarakat. Ketika prinsip tersebut dipadukan dengan kearifan lokal, lahirlah kebijakan 
yang lebih membumi dan humanis. Misalnya, program pemberdayaan masyarakat 
berbasis gotong royong sejalan dengan prinsip Qur’ani tentang solidaritas dan distribusi 
keadilan. Dengan cara ini, kebijakan publik tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga 
memiliki legitimasi moral yang kuat14. 

Dimensi global dari pendekatan ini juga tidak dapat diabaikan. Islam Nusantara yang 
lahir dari integrasi Qur’an dan kearifan lokal telah menarik perhatian dunia internasional 
sebagai model keberagamaan yang damai. Dalam forum lintas agama, pendekatan ini 
sering dijadikan contoh bagaimana agama dapat hidup berdampingan dengan budaya lokal 
tanpa kehilangan substansinya. Hal ini menunjukkan bahwa partikularitas budaya justru 
dapat memperkuat universalitas Islam, sehingga relevan untuk dijadikan rujukan di 
berbagai belahan dunia15. 

Di sisi lain, pendekatan ini juga memberi ruang bagi masyarakat untuk menjadi 
subjek aktif dalam proses penafsiran. Mereka tidak hanya menerima tafsir dari otoritas 
agama, tetapi juga menghidupi ajaran Qur’an melalui praktik budaya sehari-hari. Hal ini 
sesuai dengan pandangan hermeneutik bahwa pemahaman selalu terjadi dalam “fusi 
horizon”, yaitu pertemuan antara teks dengan pengalaman pembaca. Dengan demikian, 
masyarakat menjadi bagian integral dari proses penafsiran, bukan sekadar objek yang 
diatur oleh teks16. 

Dengan segala relevansinya, penelitian mengenai hermeneutik Qur’ani berbasis 
kearifan lokal memiliki urgensi ganda: pertama, untuk memperkaya teori tafsir dalam 
tradisi akademis Islam; kedua, untuk menjawab kebutuhan praktis masyarakat dalam 
menghadapi tantangan modernitas, pluralitas, dan globalisasi. Lebih jauh, kajian ini ingin 
menegaskan bahwa universalitas Qur’an tidak pernah bertentangan dengan partikularitas 
budaya. Justru dalam dialog keduanya, lahir pemahaman yang lebih utuh dan aplikatif bagi 
kehidupan umat manusia. 
 
 

 
13 Mohamad Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di  Desa Plajan 
Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara,” Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. 1 (2018): 37–46, 
https://doi.org/10.54714/jd.v3i1.46. 
14 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context 
of the Pancasila State.” 
15 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in 
Indonesia: A Literature Review.” 
16 Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1412 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka hermeneutik 

sebagai landasan utama. Fokus kajian diarahkan pada penafsiran teks Qur’ani dalam dialog 
dengan kearifan lokal Nusantara, sehingga metode yang dipakai bersifat interpretatif dan 
kontekstual. Hermeneutika Qur’ani dalam penelitian kualitatif tafsir menekankan 
pemahaman kontekstual yang mencakup aspek linguistik, budaya, dan historis17. Sumber 
data primer adalah teks Qur’an dan literatur tafsir, sedangkan sumber sekunder berupa 
penelitian terdahulu yang relevan. 

Analisis dilakukan melalui tiga tahap, yakni reduksi data, penyajian data, dan 
interpretasi hermeneutik. Tahapan ini penting untuk menyaring informasi yang relevan, 
menyusun data secara sistematis, serta memberi pemahaman mendalam terhadap makna 
Qur’an dalam konteks sosial-budaya18. Pada tahap interpretasi, nilai-nilai universal Qur’an 
seperti keadilan, kasih sayang, dan penghormatan terhadap keragaman didialogkan 
dengan nilai-nilai lokal seperti gotong royong dan musyawarah. Kearifan lokal terbukti 
mendukung moderasi beragama dan koeksistensi nilai-nilai dalam masyarakat Indonesia19 
serta dapat diintegrasikan dalam penafsiran Qur’an untuk memperkuat relevansi hukum 
dan etika20. 

Validitas hasil kajian dijaga dengan triangulasi sumber, yakni membandingkan teks 
Qur’an, tafsir klasik maupun kontemporer, dan penelitian tentang kearifan lokal. 
Pendekatan ini memperluas cakrawala interpretasi dan menjamin keandalan hasil 
penelitian dalam menyingkap interaksi antara teks Qur’an dan realitas Nusantara21. 
Dengan metode ini, penelitian berupaya menemukan bentuk integrasi yang autentik 
sekaligus relevan dengan konteks sosial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Hasil Penelitian 

1. Ayat-ayat Tematik 

a. Al Hujurat ayat 13    

 
ٰ

ثٰ
ْ
ن
ُ
ا رٍ وَّ

َ
ك
َ
نْ ذ مْ مِّ

ُ
ك
ٰ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
ا خ

َّ
اسُ اِن

َّ
هَا الن يُّ

َ
ا
ٰٓ
مْ  يٰ

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
 ا
َّ
 اِن

ۚ
وْا
ُ
عَارَف

َ
لَ لِت ىِٕ

ۤ
بَا
َ
ق عُوْبًا وَّ

ُ
مْ ش

ُ
ك
ٰ
ن
ْ
وَجَعَل

 ٌ ْ بِي 
َ
َ عَلِيْمٌ خ

ه
 اللّٰ

َّ
 اِن

ْۗ
مْ
ُ
ىك
ٰ
ق
ْ
ت
َ
ِ ا
ه

 اللّٰ
َ
د
ْ
 ۝١٣ عِن

 
17 Akmal Hadi, “Hermeneutika Qur’âni Dan Perbedaan Pemahaman Dalam Menafsirkan Al-Qur’ân,” 
Islamica Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (2014): 37, https://doi.org/10.15642/islamica.2011.6.1.37-50. 
18 Fatimah Fatimah et al., “Hermeneutika Humanistik Al Qur’an: Stoikisme Dalam Tafsir Empatik Dan 
Kontekstual,” Al-Muhith Jurnal Ilmu Qur an Dan Hadits 4, no. 2 (2025): 268, 
https://doi.org/10.35931/am.v4i2.5383. 
19 Ridwan Hasyim and Aina Nurdiyanti, “Islam Nusantara Dalam Perspektif Nilai Ke-Indonesiaan,” Jambura 
Journal Civic Education 3, no. 2 (2023), https://doi.org/10.37905/jacedu.v3i2.22296. 
20 Ali Abubakar, “Integrasi Tradisi Dan Penafsiran Al-Quran  Serta Perubahan Hukum: Kajian Sosiologi 
Hukum,” Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Malikussaleh (Jspm) 4, no. 1 (2023): 162, 
https://doi.org/10.29103/jspm.v4i1.10843. 
21 Shania R Syafani and Tressyalina Tressyalina, “Penerapan E-Book Interaktif Berbasis Kearifan Lokal Dalam 
Pembelajaran Teks Biografi,” Educaniora Journal of Education and Humanities 1, no. 2 (2023): 16–22, 
https://doi.org/10.59687/educaniora.v1i2.27. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1413 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

”Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki 
dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di 
sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 
lagi Mahateliti.” 

Dalam menganalisis Q. 49:13, para mufassir klasik dan modern 
menunjukkan pemahaman yang signifikan tentang toleransi sosial sebagai prinsip 
yang mendasari interaksi antarsuku dan antarumat beragama. Ayat tersebut 
menyatakan pentingnya pengenalan (ta'aruf) antarindividu dari berbagai latar 
belakang, sehingga tercapai keharmonisan dan saling pengertian. Ini sejalan dengan 
penekanan Ibn Achour, yang menyoroti bahwa toleransi adalah nilai inti dalam 
Islam, mendukung pembaruan intelektual yang mendorong harmoni antaragama 
22. Mufassir kontemporer, seperti yang dicontohkan dalam penelitian oleh Nisa, 
mencatat bahwa penafsiran Q. 49:13 berperan penting dalam mempromosikan 
semangat inklusif dalam masyarakat yang beragam, menekankan bahwa 
keberagaman bukanlah penghalang, tetapi justru dapat memperkaya pengalaman 
sosial 23. 

Lebih jauh, pemahaman tentang ta'aruf telah berkembang sebagai landasan 
bagi pluralisme Islam dalam konteks modern. Dalam beberapa karya, ta'aruf tidak 
hanya dianggap sebagai sarana untuk saling mengenal tetapi juga sebagai jembatan 
dalam membangun masyarakat yang harmonis di tengah perbedaan. Penelitian 
oleh Darmawanita et al. menunjukkan bahwa Islam mendorong sikap saling 
menghormati dan menghargai perbedaan, yang secara langsung terkait dengan 
prinsip ta'aruf24. Sementara itu, anak-anak muda di Indonesia semakin dihadapkan 
pada kebutuhan untuk menginternalisasikan moderasi beragama sebagai bagian 
dari pembelajaran pendidikan Islam yang akomodatif. Hal ini menjadi relevan 
dalam menciptakan komunitas yang lebih toleran dan inklusif di tengah banyaknya 
tantangan yang dihadapi masyarakat multikultural saat ini 25. 

Literatur modern menunjukkan bahwa pendekatan terhadap toleransi 
dalam Islam, khususnya di Indonesia, juga diperkuat oleh organisasi-organisasi 
seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah, yang menekankan kerukunan 
antarumat beragama26. Dalam konteks akademis, pendidikan multikultural 
diintegrasikan dengan ajaran Islam untuk menciptakan kesadaran antiradikalisme 

 
22 Labib Elmuna, Amine Khafidin, and Luthfi Fathurrahman, “Religious Tolerance in Tunisia: Divergent 
Perspectives of Thâalbi and Ibn Achour,” Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 25, no. 2 (2025): 1–26, 
https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.6028. 
23 Khairun Nisa, Pendidikan Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an, 2021, https://doi.org/10.31227/osf.io/yf9tn. 
24 Darmawanita Darmawanita, Masronia Masronia, and Nurjanah Nurjanah, “Toleransi Dalam Islam: 
Menjaga Kedamaian Dan Menghormati Perbedaan,” Joecy Journal 4, no. 3 (2024): 42–48, 
https://doi.org/10.31004/joecy.v4i3.124. 
25 Cahya Fitriani, “Menjaga Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme,” 2023, 
https://doi.org/10.31219/osf.io/4cvg2; Ahmad Shofyan, “Budaya Moderasi Beragama Melalui Aktualisasi 
Pendidikan Islam Wasatiyyah: Rekoneksi Dan Toleransi,” Tarbawi Jurnal Pendidikan Islam 21, no. 1 (2024), 
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v21i1.3875. 
26 Said Romadlan, “Toleransi Terhadap Non-Muslim Dalam Pemahaman Organisasi Islam Muhammadiyah 
Dan Nahdlatul Ulama (NU),” Sahafa Journal of Islamic Communication 1, no. 2 (2018): 103, 
https://doi.org/10.21111/sjic.v1i2.2740. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1414 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dan menguatkan prinsip inklusivitas di kalangan generasi muda, guna membangun 
masyarakat yang damai dan adil 27. 

Secara keseluruhan, baik mufassir klasik maupun modern menafsirkan Q. 
49:13 sebagai fondasi penting dalam memperkuat toleransi sosial dan pluralisme 
Islam. Pentingnya pengenalan antarbudaya menjadi kunci dalam mewujudkan 
harmoni di masyarakat yang beragam, serta harus dilakukan dengan kesadaran 
yang mendalam akan diri dan sesama. 

 
b. Al-Nahl ayat 125 

  
َّ
 اِن

ْۗ
حْسَنُ

َ
َ ا ْ هِي ي ِ

ث 
َّ
هُمْ بِال

ْ
ةِ وَجَادِل

َ
حَسَن

ْ
ةِ ال

َ
مَوْعِظ

ْ
مَةِ وَال

ْ
حِك

ْ
 بِال

َ
ك  سَبِيْلِ رَبِّ

ى
 اِلٰ

ُ
ع
ْ
د
ُ
ا

دِيْنَ 
َ
مُهْت

ْ
مُ بِال

َ
عْل
َ
وَ ا

ُ
لَّ عَنْ سَبِيْلِهٖ وَه

َ
مُ بِمَنْ ض

َ
عْل
َ
وَ ا

ُ
 ه

َ
ك  ۝١٢٥ رَبَّ

”Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik serta 
debatlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang 
paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa 
yang mendapat petunjuk” (Al-Nahl:125) 

Perintah dalam Al-Qur'an “ud‘u ilā sabīli rabbika bi al-ḥikmah” yang berarti 
"Serulah kepada jalan Tuhanmu dengan kebijaksanaan" (Surah An-Nahl: 125) 
sering ditafsirkan dalam kerangka dialog antaragama sebagai metode untuk 
membangun jembatan komunikasi dan saling pengertian antara berbagai penganut 
agama. Di dalam konteks dialog ini, kebijaksanaan tidak hanya berarti berbicara 
dengan baik, tetapi juga melibatkan pemahaman yang mendalam tentang 
perbedaan budaya dan keyakinan yang ada di antara berbagai kelompok. Hal ini 
sejalan dengan penelitian yang mengungkapkan bahwa penggunaan media digital 
secara optimal dapat memperkuat pesan perdamaian antaragama, membantu 
menciptakan ruang dialog yang aman dan inklusif 28. 

Dalam praktik dialog antaragama, pengertian kebijaksanaan sering kali 
diaktifkan melalui pendekatan yang mencakup pengetahuan tentang agama lain 
dan sensitivitas terhadap nilai-nilai yang dianut oleh komunitas agama lain. 
Penelitian yang dilakukan oleh Hamdani menekankan pentingnya dialog 
antaragama dalam Islam, di mana interaksi antar umat beragama membawa 
dampak positif dalam memfasilitasi kerukunan dan mengurangi ketegangan antar 
komunitas 29. Ini menunjukkan bahwa dialog yang berbasis pada prinsip-prinsip 
kebijaksanaan dapat membentuk pemahaman yang lebih baik dan mengurangi 
potensi konflik. 

Dalam konteks hermeneutik, ayat tersebut memunculkan implikasi 
terhadap pengembangan etika komunikasi lintas iman di era modern. 
Hermeneutika menjelaskan bagaimana individu memahami teks dan konteks, di 

 
27 Matius O Ginting, Anwar S Siregar, and Idamayanti Pohan, “Moderasi Beragama Dalam Perspektif 
Pendidikan Multikultural: Sebuah Kajian Konseptual,” Pendalas Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan 
Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2025): 230–45, https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.512. 
28 Sulvinajayanti et al., “Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in 
Communicating the Message of Moderation,” International Journal of Religion 5, no. 10 (2024): 4757–65, 
https://doi.org/10.61707/frs7yn36. 
29 F.F.R.S. Hamdani, “Interfaith Dialogue in Islam,” Multi 1, no. 1 (2024): 37–44, 
https://doi.org/10.62207/c6ahas14. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1415 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

mana pembaca berusaha untuk mengetahui maksud penulis. Melalui perspektif ini, 
dialog antaragama dapat dianggap sebagai sebuah proses dinamis yang tidak hanya 
terfokus pada pertukaran informasi, tetapi juga eksplorasi makna yang lebih dalam 
dari teks suci masing-masing tradisi dan bagaimana teks tersebut diterjemahkan 
dalam konteks kehidupan sehari-hari 30. Di era modern, tantangan dan peluang 
baru muncul, termasuk penggunaan media sosial sebagai sarana komunikasi yang 
dapat meningkatkan toleransi dan memperkuat hubungan antar umat beragama 
31. 

Di samping itu, dalam proses ini, penting untuk membangun kerangka kerja 
yang etis dalam berkomunikasi. Penelitian menyatakan bahwa partisipasi pemuda 
dalam dialog antaragama berperan penting dalam membangun nilai-nilai 
kewargaan yang berkelanjutan dan hubungan interbudaya32. Dengan membangun 
forum dialog yang menjabarkan etika komunikasi yang baik dalam konteks 
keagamaan, individu dari berbagai latar belakang dapat saling mendengarkan dan 
menghargai perbedaan dengan lebih efektif. 

Secara keseluruhan, perintah dalam Surah An-Nahl mengenai ajakan kepada 
jalan Tuhan dengan kebijaksanaan menawarkan landasan yang kuat bagi 
pelaksanaan dialog antaragama. Ini bukan hanya soal bertukar pikiran, melainkan 
juga bagaimana cara kita memupuk kepekaan dan empati dalam berkomunikasi. 
Dalam era modern yang ditandai oleh tantangan kompleks, pendekatan 
hermeneutik yang dilandasi pada kebijaksanaan akan menjadi alat penting dalam 
menciptakan interaksi yang lebih harmonis dan konstruktif. 

 
c. AL-Baqarah ayat 256 

  ِ
ه

 بِاللّٰ
ْۢ
مِنْ

ْ
وْتِ وَيُؤ

ُ
اغ

َّ
رْ بِالط

ُ
ف
ْ
ك مَنْ يَّ

َ
 ف
ۚ ِّ
ي
َ

غِ
ْ
 مِنَ ال

ُ
د
ْ
ش َِ الرُّ بَي َّ

َّ
 ت
ْ
د
َ
 ق
ْۗ
يْن 
ِّ
رَاهَ فِِ الد

ْ
 اِك
ٰٓ َ
لَ

ُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ 
ه

 وَاللّٰ
ْۗ
هَا
َ
فِصَامَ ل

ْ
 ان

َ
 لَ

ق ٰ
ْ
وُث
ْ
عُرْوَةِ ال

ْ
 بِال

َ
مْسَك

َ
دِ اسْت

َ
ق
َ
 ۝٢٥٦ ف
 

”Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas jalan yang 
benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman kepada Allah 
sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. 
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” 

Tafsiran klasik dan kontemporer terhadap ayat "lā ikrāha fī al-dīn" (tidak ada 
paksaan dalam agama) dalam Surah Al-Baqarah (2:256) menunjukkan kesepakatan 
bahwa hak kebebasan beragama diakui dalam ajaran Islam. Tafsir klasik, seperti 
yang dipaparkan oleh Ibn Kathir, menekankan bahwa ayat ini mencerminkan 
prinsip fundamental bahwa setiap individu memiliki hak untuk memilih agama 
tanpa intervensi atau paksaan dari pihak lain. Hal ini sejalan dengan pemahaman 

 
30 Hipolitus K Kewuel, “Hermeneutic Dilemma in the Indonesian Interfaith Dialogue Program,” 2022, 
https://doi.org/10.4108/eai.9-10-2021.2319668. 
31 Muhammad B Hameed and Malik Adnan, “The Role of Social Media in Enhancing Religious Tolerance and 
Interfaith Harmony in Pakistan,” Global Mass Communication Review IX, no. III (2024): 89–104, 
https://doi.org/10.31703/gmcr.2024(ix-iii).10. 
32 Jamaludin H Kusuma and Sugeng H Susilo, “Intercultural and Religious Sensitivity Among Young 
Indonesian Interfaith Groups,” Religions 11, no. 1 (2020): 26, https://doi.org/10.3390/rel11010026. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1416 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

bahwa Islam tidak dirancang untuk memaksa, melainkan mengajak orang kepada 
kebaikan melalui argumen dan prinsip moral yang baik. 

Di sisi lain, tafsir kontemporer turut memperluas makna ini dalam konteks 
hak asasi manusia (HAM). Misalnya, dalam karya oleh Utami, dibahas bahwa ayat 
ini dapat dijadikan dasar bagi pemahaman universal tentang kebebasan beragama, 
yang diakui secara internasional. Dengan munculnya deklarasi-deklarasi 
internasional mengenai HAM, ada kebutuhan untuk mendukung argumen bahwa 
kebebasan beragama adalah bagian integral dari martabat manusia yang harus 
dihormati dan dilindungi 33. 

Literatur akademik semakin mengaitkan ajaran dalam Q. 2:256 dengan 
diskusi tentang HAM dalam konteks Islam. Banyak ahli berpendapat bahwa ayat 
ini menjadi bagian dari landasan bagi prinsip-prinsip HAM dalam Islam, terutama 
dalam konteks perlindungan terhadap individu yang menganut berbagai keyakinan. 
Adhim menawarkan perspektif bahwa negara seharusnya melindungi hak setiap 
individu untuk memeluk agama mereka tanpa tekanan, dan bahwa ajaran Islam 
dapat selaras dengan prinsip-prinsip HAM 34. 

Selanjutnya, Muhtadi berargumen bahwa hukum positif yang ada di suatu 
negara seharusnya mendukung implementasi ayat ini untuk meminimalisasi 
pelanggaran HAM (Muhtadi, 2023). Dalam konteks ini, penting untuk memahami 
bahwa interpretasi kebebasan beragama dalam Islam tak terlepas dari 
kontekstualisasi sosial dan budaya di mana ajaran tersebut diterapkan. Interaksi 
antara nilai-nilai Islam dengan berbagai norma internasional tentang HAM 
memungkinkan terbentuknya kesepahaman yang lebih inklusif dan mengurangi 
potensi konflik. 

Baik tafsir klasik maupun kontemporer menunjukkan bahwa ayat "lā ikrāha 
fī al-dīn" berfungsi sebagai prinsip yang menekankan kebebasan beragama. Selain 
itu, dengan mengaitkannya ke dalam wacana hak asasi manusia, literatur akademik 
semakin mempertegas bahwa pemahaman ini relevan dalam menjawab tantangan 
zamannya, terutama di negara-negara dengan keberagaman agama. Kebebasan 
beragama bukan hanya hak individual tetapi juga merupakan bagian dari upaya 
kolektif untuk menciptakan masyarakat yang harmonis dan saling menghormati. 

2. Kearifan Lokal 
a. Tepa Selira 

Konsep tepa selira, yang berkaitan dengan empati dan tenggang rasa dalam 
budaya Jawa, telah dibahas secara mendalam dalam literatur akademik pada 
bidang antropologi dan filsafat. Tepa selira mencerminkan etika sosial yang 
mendukung harmoni di antara individu dalam masyarakat, dengan 
mengedepankan nilai-nilai saling menghargai dan pemahaman emosional. 
Menurut Sari, prinsip Javanese yang mendasari etika ini meliputi penghindaran 
konflik dan pengutamaan kepentingan bersama, yang ditunjukkan melalui sikap 

 
33 Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.” 
34 Muhammad Y F Adhim, “Upaya Meminimalisasi Kekerasan Di Sekolah Dengan Penerapan Sekolah Ramah 
Hak Asasi Manusia,” Konstruksi-Sosial 2, no. 3 (2024): 105–13, 
https://doi.org/10.56393/konstruksisosial.v1i9.1331. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1417 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

hormat dan empati terhadap perasaan orang lain35. Dalam penelitian oleh 
Widiyanti, tepa selira diidentifikasi sebagai nilai penting untuk menangani masalah 
bullying di sekolah, yang menunjukkan bahwa nilai ini dapat membantu individu 
memahami dan merasakan perasaan orang lain, sehingga mendorong iklim sosial 
yang lebih baik36. 

Dalam konteks interkultural atau interfaith, tepa selira menjadi suatu 
instrumen yang penting untuk memperkuat harmoni sosial di masyarakat 
majemuk. Kearifan lokal, termasuk tepa selira, sangat relevan dalam mendorong 
toleransi dan kerukunan antarsuku dan agama di Indonesia yang beragam 37. Tepa 
selira berfungsi sebagai jembatan komunikasi di antara berbagai kelompok, di 
mana individu diajak untuk melihat situasi dari perspektif orang lain sehingga 
menumbuhkan kesadaran untuk hidup berdampingan dalam kedamaian. 

Kajian kontemporer semakin menghubungkan tepa selira dengan nilai-nilai 
Qur'ani seperti dalam prinsip ta‘āruf yang diajarkan di Q. 49:13. Menurut 
Rahmah dan Amaludin, pendekatan yang diterapkan dalam pendidikan Islam 
harus memperhatikan nilai-nilai seperti tepa selira untuk membangun sikap saling 
mengenal dan menghargai antarkelompok38. Hal ini menggambarkan bahwa 
menerapkan tepa selira dalam konteks keagamaan tidak hanya merupakan 
tuntutan moral, tetapi juga merupakan cara untuk mendorong penerimaan dan 
pemahaman di antara penganut berbagai agama. Hasil tersebut menunjukkan 
bahwa prinsip-prinsip Islam mengenai toleransi dapat dikaitkan dengan etika 
sosial di masyarakat yang majemuk, di mana integrasi tepa selira dapat 
meningkatkan kualitas komunikasi serta mengurangi intoleransi 39. 

Secara keseluruhan, tepa selira berfungsi sebagai dasar etika sosial berbasis 
empati dan tenggang rasa yang tidak hanya relevan dalam konteks budaya Jawa 
tetapi juga dalam membangun kerukunan sosial di masyarakat yang beragam. 
Melalui penerapan prinsip ini, baik dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam 
pendidikan, tepa selira memainkan peran kunci dalam mempromosikan 
toleransi, saling pengertian, dan harmoni antarumat beragama. 

b. Musyawarah 
Dalam konteks hukum Islam dan ilmu sosial, musyawarah memegang 

peranan krusial dalam membangun keadilan deliberatif di masyarakat Nusantara. 
Musyawarah, atau proses berdiskusi dan mencapai kesepakatan, dicirikan 

 
35 Mezia K Sari, “The Reflection of Javanese Cultural Characteristics as Found in  English Apology 
Strategies,” Modality Journal International Journal of Linguistics and Literature 1, no. 1 (2021): 36, 
https://doi.org/10.30983/mj.v1i1.4662. 
36 Erna Widiyanti, “Tepa Selira Sebagai Solusi Untuk Bullying Pendidikan,” Jurnal Sains Sosio Humaniora 8, 
no. 2 (2024): 83–87, https://doi.org/10.22437/jssh.v8i2.39273. 
37 Sheilla V Peristianto, M A Subandi, and Muhana S Utami, “Empathy and Self-Awareness ( Rasa Rumangsa 
) in the Javanese Cultural Context,” Culture & Psychology 31, no. 2 (2025): 713–33, 
https://doi.org/10.1177/1354067x251315737. 
38 Linda A Rahmah and Asep Amaludin, “Penerapan Interaksi Sosial Antar Masyarakat Melalui Moderasi 
Beragama Dan Sikap Toleransi Di Desa Gentasari Kecamatan Kroya Kabupaten Cilacap,” To Maega | Jurnal 
Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2021): 341, https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860. 
39 Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka 
Values in Developing Students’ Mental Health.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1418 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sebagai pendekatan yang mengedepankan dialog dan kolaborasi, mencerminkan 
prinsip-prinsip keadilan dan keterlibatan masyarakat. Menurut penelitian oleh 
Sarmauli, musyawarah di dalam komunitas lokal di Nusantara berfungsi untuk 
mengakomodasi suara semua pihak dalam pembentukan keputusan, yang 
memperkuat kohesi sosial dan legitimasi kebijakan (Sarmauli, 2016). Ini sejalan 
dengan argumen dalam pemikiran sosial bahwa partisipasi dalam pengambilan 
keputusan adalah inti dari keadilan dan demokrasi. 

Kontribusi musyawarah terhadap tradisi demokrasi lokal sangat berarti 
dalam praktik dialog lintas iman dan penyelesaian konflik. Musyawarah 
memberikan ruang bagi semua kelompok agama untuk berpartisipasi aktif dalam 
dialog dan negosiasi, memungkinkan suara minoritas untuk didengar dan 
dihargai. Hal ini sangat penting dalam konteks Indonesia yang memiliki 
keragaman agama dan budaya. Misalnya, dalam sebuah kajian di Palangka Raya, 
penelitian menunjukkan bahwa musyawarah berkontribusi dalam membangun 
persaudaraan lintas iman, yang pada gilirannya memperkuat toleransi dan 
kerukunan antaragama40. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat hubungan 
antarumat beragama tetapi juga berfungsi sebagai alat untuk penyelesaian konflik 
dengan memfasilitasi komunikasi yang terbuka dan saling menghormati. 

Studi hermeneutik lebih lanjut mengaitkan musyawarah dengan prinsip-
prinsip Qur'ani tentang berdialog dengan hikmah, seperti yang termaktub dalam 
Q. 16:125 yang menyerukan untuk menyeru kepada jalan Tuhan dengan 
kebijaksanaan. Pendekatan hermeneutik berfokus pada memahami konteks dan 
makna dari dialog, mendorong refleksi mendalam tentang bagaimana keputusan 
diambil dalam atmosfer saling menghargai dan bekerjasama41. Dalam analisis 
mereka, Rahmah dan Amaludin menunjukkan bahwa dengan mengaitkan 
musyawarah pada pendekatan dialog hikmah, masyarakat dapat membangun 
basis yang kuat untuk interaksi sosial yang konstruktif, memastikan bahwa proses 
deliberatif bukan hanya sekedar formalitas, tetapi mengandung kedalaman nilai-
nilai Islam yang menghargai kasih sayang dan saling pengertian 42. 

Musyawarah tidak hanya menjadi sarana dalam pengambilan keputusan 
dan penyelesaian konflik, tetapi juga sebagai instrumen fundamental dalam 
membangun dialog lintas iman yang saling menguntungkan. Dengan landasan nilai 
keadilan deliberatif yang tercermin dalam praktik musyawarah, masyarakat 
Nusantara dapat memperkuat kerukunan dalam keberagaman, menciptakan 
lingkungan yang harmonis dan berkelanjutan. 

c. Gotong Royong 
Gotong royong, sebagai konsep yang telah mendarah daging dalam budaya 

Nusantara, sering dijadikan sebagai simbol solidaritas sosial. Dalam literatur 
antropologi dan sosiologi, gotong royong didefinisikan sebagai bentuk kerjasama 

 
40 Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota Palangka 
Raya.” 
41 Suyanti Suwardi and Muhammad Syaifullah, “Berbagai Pendekatan Hermeneutika Dalam Studi Islam: 
Sebuah Studi Literatur [Various Approaches to Hermeneutics in Islamic Studies: A Study of Literature],” 
Act. Islam. Counsenesia: Couns. Res. & Appl. 2, no. 1 (2022): 51–60, https://doi.org/10.59027/aiccra.v2i1.224. 
42 Suwardi and Syaifullah. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1419 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

kolektif yang memungkinkan anggota masyarakat untuk berpartisipasi secara 
aktif dalam berbagai kegiatan sosial. Kajian oleh Sutisna et al. menegaskan bahwa 
gotong royong merupakan elemen penting dalam menjaga hubungan antarwarga 
di masyarakat, dan pergeseran nilai yang terjadi akibat modernisasi harus diatasi 
dengan revitalisasi budaya ini43. Marbun juga menunjukkan bahwa pendidikan 
karakter melalui gotong royong dapat membangun sikap toleransi dan 
musyawarah dalam pengambilan keputusan bersama, yang berkontribusi pada 
nasionalisme44. 

Dalam konteks agama dan etika, gotong royong dipahami sebagai 
instrumen untuk menciptakan toleransi dan koeksistensi lintas iman. Penelitian 
Kurniawan menunjukkan bahwa gotong royong menjadi pokok dari toleransi 
antarumat beragama, di mana tindakan saling membantu dan menghargai satu 
sama lain akan memperkuat persatuan45. Lebih jauh, Widiyaningsih dan Yani 
mengemukakan bahwa dialog antaragama yang menyertakan gotong royong 
dapat memperkuat solidaritas dan mengurangi ketegangan antaridentitas46, yang 
diakui oleh Irawan bahwa nilai-nilai kasih sayang dan kepedulian akan terbentuk 
dalam interaksi sosial yang harmonis47. 

Penelitian menunjukkan bahwa gotong royong berhubungan erat dengan 
nilai-nilai tentang kebebasan beragama. Kurniawan mencatat bahwa dalam 
konteks ayat Al-Qur’an Surah Al-Baqarah (Q.2:256), yang mengamanatkan tidak 
ada paksaan dalam beragama, gotong royong berperan sebagai sarana untuk 
memperkuat harmoni sosial di antara berbagai kelompok agama48. Hal ini juga 
didukung oleh penelitian Suhairi et al. yang menekankan pentingnya dialog 
religius untuk menciptakan suasana inklusif dan memperkuat solidaritas sosial49. 
Eriyanti dan Astuti menyoroti bahwa praktik gotong royong dalam menjaga 
kebersihan lingkungan dan melaksanakan tradisi bersama dapat meningkatkan 
toleransi antarpemeluk agama di suatu daerah50. 

 
43 Mohamad Sutisna et al., “Merajut Asa Dan Rasa Untuk Generasi Pancasila Melalui Budaya Gotong Royong 
Di Desa Banyu Asih Bogor,” Jurnal Citizenship Virtues 2, no. 1 (2022): 301–10, 
https://doi.org/10.37640/jcv.v2i1.1366. 
44 Renny V Marbun, “Pendidikan Karakter Dalam Mata Pelajaran Antropologi Melalui Metode Field Trip: 
Studi Kasus Huma Betang Tumbang Gagu Sebagai Katalisator Nasionalisme Siswa,” Jurnal Guru Dikmen Dan 
Diksus 1, no. 2 (2018): 37–46, https://doi.org/10.47239/jgdd.v1i2.80. 
45 Andi Kurniawan, “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau Dari Natura 
Negara,” 2018, https://doi.org/10.31219/osf.io/jwbsv. 
46 Ariya E Widiyaningsih and Muhammad Yani, “Partisipasi Masyarakat Dalam Mewujudkan Desa Sadar 
Kerukunan Antarumat Beragama Di Desa Laban Kecamatan Menganti Kabupaten Gresik,” JCMS 7, no. 1 
(2023): 44–60, https://doi.org/10.26740/jcms.v7n1.p44-60. 
47 Windo D Irawan, “Nilai Kasih Sayang, Kepatuhan, Kesetiaan Dan Kepedulian Pada Novel Hati Suhita 
Karya Khilma Anis Sebagai Alternatif Bahan Ajar Di SMA,” Edukasi Lingua Sastra 22, no. 2 (2024), 
https://doi.org/10.47637/elsa.v22i2.1386. 
48 Kurniawan, “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau Dari Natura Negara.” 
49 Suhairi Suhairi et al., “Pendekatan Partisipatif KKN Dalam Memperkuat Moderasi Beragama Melalui 
Dialog Antaragama Di Desa Simpang Siguragura,” Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. 4 (2025): 
1090–1104, https://doi.org/10.53299/bajpm.v5i4.2720. 
50 Luki Eriyanti and Ni Luh Putu Wiardani Astuti, “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat 
Beragama Di  Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara,” Jawa Dwipa 3, no. 1 (2022): 1–10, 
https://doi.org/10.54714/jd.v3i1.46. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1420 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 
3. Jembatan Hermenetutis 

a. Identifikasi nilai lokal  
Literatur hermeneutik memberikan kontribusi signifikan dalam memahami 

keterkaitan antara kearifan lokal dan interpretasi teks keagamaan, khususnya 
dalam konteks nilai-nilai budaya Nusantara. Kearifan lokal berfungsi sebagai lensa 
heuristik yang membantu masyarakat dalam menafsirkan dan menginternalisasi 
ajaran religius. Misalnya, dalam konteks tafsir Al-Qur'an, penggunaan kearifan lokal 
sebagai sumber penafsiran memungkinkan kemunculan pemikiran Islam yang lebih 
moderat, seperti yang dijelaskan oleh Mujahidin dan Kim dalam studi mereka 
tentang Tafsir Al-Azhar yang dikembangkan oleh Hamka51. Mereka menekankan 
bahwa pemahaman konteks sosial budaya Nusantara dapat menghasilkan 
interpretasi yang lebih relevan dan aplikatif bagi masyarakat, mendorong gagasan 
tentang Islam yang lebih inklusif dengan membawa nilai-nilai kearifan lokal ke 
dalam rumusan etika Islam. 

Selanjutnya, Yusuf et al. menunjukkan bagaimana komunitas Bugis 
mengintegrasikan nilai-nilai lokal dari Al-Qur'an dengan kearifan lokal mereka 
sendiri, yang menekankan pembentukan karakter melalui kesadaran batin dan 
perilaku yang selaras dengan ajaran Qur'an52. Dalam perspektif hermeneutik, ini 
menunjukkan bahwa proses penafsiran teks keagamaan tidak bisa dipisahkan dari 
konteks budaya dan nilai-nilai lokal yang hidup dalam masyarakat. Ini juga 
diperkuat oleh penelitian yang diungkapkan oleh Setiawan dan Stevanus, yang 
berargumen bahwa nilai-nilai Qur'an dan tradisi budaya lokal saling mempengaruhi 
dalam membentuk pemahaman masyarakat tentang etika dan moral53. 

Sebagai contoh integrasi nilai-nilai budaya Nusantara dalam interpretasi etika 
Qur'ani, Marini dan Suharto mengidentifikasi kearifan lokal Wewowo yang 
memiliki implikasi pada pembangunan berkelanjutan, yang mencakup aspek etika 
dan moral yang sejalan dengan prinsip-prinsip Al-Qur'an54. Kearifan lokal ini 
berfungsi sebagai landasan untuk membentuk kebijakan publik dan praktik sosial 
yang mendukung keberlangsungan hidup masyarakat. 

Pendekatan hermeneutik juga dapat terlihat dalam penelitian tentang 
pendidikan karakter berdasarkan nilai-nilai lokal yang dilakukan oleh Tohri et al., 
di mana mereka menyoroti pentingnya integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

 
51 Anwar Mujahidin and Hyung‐Jun Kim, “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-Azhar on Moderate 
Islamic Thought by Hamka,” El Harakah Jurnal Budaya Islam 23, no. 2 (2021): 239–55, 
https://doi.org/10.18860/eh.v23i2.13414. 
52 Muhammad Yusuf, Nahdhiyah Nahdhiyah, and Kamaluddin N Marjuni, “Building Character of Bugis 
Community in Bone From the Perspective of Quran and Local Wisdom,” El Harakah Jurnal Budaya Islam 
24, no. 2 (2022): 193–220, https://doi.org/10.18860/eh.v24i2.17047. 
53 David E Setiawan and Kalis Stevanus, “Significance of Islam Nusantara Values in an Indonesian 
Multicultural Society,” Journal of Al-Tamaddun 18, no. 1 (2023): 203–14, 
https://doi.org/10.22452/jat.vol18no1.17. 
54 Heti Marini and Didik G Suharto, “Wewowo Local Wisdom in Realizing the Process Sustainable 
Development,” Local Wisdom Jurnal Ilmiah Kajian Kearifan Lokal 14, no. 2 (2022): 190–204, 
https://doi.org/10.26905/lw.v14i2.7892. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1421 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

karakter di Lombok, Indonesia55. Penelitian mereka menunjukkan bahwa kearifan 
lokal dapat menjadi model yang efektif dalam mengajarkan nilai-nilai etika Islam 
kepada anak-anak, dengan mengaitkan ajaran Al-Qur'an langsung dengan nilai-nilai 
lokal yang sudah ada. 

Akhirnya, Setiawan dan Stevanus menjelaskan bahwa nilai-nilai Islam 
Nusantara berperan sebagai mediator dalam masyarakat multi-kultural, dengan 
menekankan penghargaan terhadap pluralitas dan solidaritas sosial56. Ini 
menunjukkan bahwa interpretasi teks keagamaan yang berbasis pada kearifan 
lokal tidak hanya memperkaya pemahaman spiritual tetapi juga memperkuat 
kohesi sosial dalam konteks yang beragam. 

b. Pemetaan ke prinsip Qur’ani  
Penelitian terdahulu telah menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal dapat 

dipetakan ke dalam prinsip-prinsip Qur'ani seperti rahmah (kasih sayang), 'adl 
(keadilan), dan ta'aruf (perkenalan satu sama lain). Misalnya, Nura et al. dalam studi 
mereka menunjukkan bagaimana konsep rahmah dalam Al-Qur'an beresonansi 
dengan nilai-nilai lokal yang berasal dari komunitas yang menjunjung tinggi prinsip 
gotong royong di lingkungan mereka57. Dengan memanfaatkan pendekatan 
hermeneutika, peneliti berhasil menggali lapisan makna sosial yang lebih dalam, 
menunjukkan bahwa nilai-nilai kemanusiaan, seperti kepedulian dan solidaritas, 
tidak hanya terpancar dari ajaran Qur'an tetapi juga dari praktik budaya setempat 
yang melingkupi etika sosial. 

Selain itu, Azkiya et al. dalam penelitiannya tentang altruism mencatat bahwa 
implementasi nilai 'adl dalam praktik sosial di masyarakat Nusantara sering kali 
tercermin dalam prinsip musyawarah dan mufakat, di mana keputusan diambil 
melalui deliberasi kolektif sebagai bentuk keadilan sosial. Mereka menjelaskan 
bahwa interaksi antara teks Qur'an dan praktik sosial lokal berfungsi menciptakan 
suasana di mana keadilan tidak hanya dipahami dalam konteks formal hukum tetapi 
juga dalam interaksi sosial, menjaga keharmonisan dalam komunitas58. 

Kontribusi disiplin ilmu lain seperti antropologi dan filsafat dalam 
menghubungkan nilai-nilai Qur'an dengan praktik sosial lokal sangat signifikan. 
Namun, penelitian yang dilakukan oleh Ghozali et al. tidak menunjukkan aplikasi 
nilai-nilai Qur'an dalam konteks sosial yang beragam, melainkan berfokus pada 
pengaruh media sosial terhadap penyampaian pesan-pesan dalam Al-Qur'an59. 
Oleh karena itu, tidak ada dukungan yang memadai untuk klaim bahwa 

 
55 Ahmad Tohri et al., “The Urgency of Sasak Local Wisdom-Based Character Education for Elementary 
School in East Lombok, Indonesia,” International Journal of Evaluation and Research in Education (Ijere) 11, 
no. 1 (2022): 333, https://doi.org/10.11591/ijere.v11i1.21869. 
56 Setiawan and Stevanus, “Significance of Islam Nusantara Values in an Indonesian Multicultural Society.” 
57 Nadia Azkiya, Halimatussa’diyah Halimatussa’diyah, and Deddy Ilyas, “Altruism in the Perspective of the 
Al-Qur’an and Its Relevance to Philanthrophic Practices in Satu Amal Indonesia Organization,” Jurnal 
Fuaduna Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan 7, no. 1 (2023): 67, 
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i1.6322. 
58 Azkiya, Halimatussa’diyah, and Ilyas. 
59 Mahbub Ghozali, Achmad Y Mursyid, and Nita Fitriana, “Al-Qur’an (Re)Presentation in the Short Video 
App Tiktok: Reading, Teaching, and Interpretive,” Pertanika Journal of Social Sciences and Humanities 30, 
no. 3 (2022): 1263–82, https://doi.org/10.47836/pjssh.30.3.18. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1422 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

pendekatan antropologis dalam memahami ritual dan tradisi lokal dapat 
menjelaskan bagaimana nilai-nilai Qur'an diterapkan dalam konteks sosial. 

Dalam konteks tersebut, pendekatan interdisipliner yang memadukan 
teologi, antropologi, dan filsafat berperan dalam memperkaya interpretasi nilai-
nilai Qur'ani dalam konteks lokal. Penelitian oleh Nurmadiah dan Yamin 
membahas bagaimana hermeneutika sebagai metode interpretasi dapat berlaku 
tidak hanya untuk teks agama tetapi juga dalam konteks hukum dan budaya, 
menciptakan ruang untuk pemahaman yang lebih komprehensif60. Kombinasi 
perspektif-pendekatan ini tidak hanya meningkatkan pemahaman hermeneutik 
tentang nilai-nilai Qur'an, tetapi juga memperkuat relevansinya dalam mengatasi 
isu sosial di masyarakat. 

c. Validasi melalui maqāṣid al-sharī‘ah 
Literatur tentang maqāṣid al-sharī‘ah telah digunakan untuk menguji 

relevansi nilai lokal terhadap prinsip-prinsip universal Islam melalui pemahaman 
atas tujuan utama dari syariat, yaitu mencapai kemaslahatan (kebaikan) dan 
mencegah mafsadah (kerugian). Salah satu studi yang menyoroti kecocokan antara 
maqāṣid al-sharī‘ah dan tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs) dilakukan oleh 
Mustofa et al. Studi ini menunjukkan bahwa penerapan maqāṣid memerlukan 
keseimbangan antara kepentingan publik, kesejahteraan sosial, dan perlindungan 
lingkungan61. Dalam hal ini, nilai-nilai lokal yang berkaitan dengan keadilan sosial, 
seperti konsep gotong royong, dapat dianggap selaras dengan prinsip keadilan 
yang ditegaskan dalam maqāṣid al-sharī‘ah. 

Lebih lanjut, Rozani et al. menekankan bahwa integrasi maqāṣid al-Qurān 
ke dalam metodologi tafsir modern tidak hanya memperkuat pemahaman teks 
suci, tetapi juga memungkinkan adaptasi nilai-nilai lokal agar sejalan dengan 
prinsip-prinsip universal Islam62. Dengan memanfaatkan pendekatan ini, nilai lokal 
yang dianggap relevan dapat dijadikan sebagai pijakan untuk mendalami makna 
yang lebih luas dalam konteks penafsiran, sehingga memperkaya kajian tentang 
keadilan, kebebasan, dan kemaslahatan. 

Sementara itu, penelitian oleh Saputra et al. menunjukkan bahwa maqāṣid 
al-sharī‘ah dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik yang mendorong keadilan 
sosial dan kesejahteraan dengan mengaitkannya pada nilai-nilai Pancasila sebagai 
ideologi negara Indonesia63. Ini menunjukkan bahwa maqāṣid tidak hanya relevan 

 
60 Nurmadiah Nurmadiah and Ahmad Yamin, “Legal Hermeneutics: A Standard and Parameters of 
Interpretation of the New Criminal Code,” Jihad Jurnal Ilmu Hukum Dan Administrasi 6, no. 3 (2024), 
https://doi.org/10.58258/jihad.v6i3.7495. 
61 Hafidz Z Mustofa, Aris T Wahyudi, and Siti Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQĀṢID AL-
SHARĪ‘AH AND THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE 
DEVELOPMENT,” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam (Journal of Islamic Economics and Business) 11, no. 1 
(2025): 49–81, https://doi.org/10.20473/jebis.v11i1.62689. 
62 Muhammad A S Rozani et al., “The Integration of Maqāṣid Al-Qurān in Modern Tafsir Methodologies: 
Challenges and Opportunities,” International Journal of Research and Innovation in Social Science IX, no. XX 
(2025): 98–108, https://doi.org/10.47772/ijriss.2025.90200010. 
63 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context 
of the Pancasila State.” 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1423 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dalam konteks teologis tetapi juga dalam praktik sosial, sehingga menjembatani 
nilai-nilai Islam dengan konteks budaya dan sosial yang unik. 

Dalam konteks keadilan, penelitian oleh Yulianah dan Kusmiati menunjukkan 
bahwa maqāṣid al-sharī‘ah dapat digunakan untuk mengevaluasi hak waris 
perempuan dalam masyarakat Indonesia, berfungsi sebagai alat untuk menilai 
bagaimana nilai-nilai keadilan Qur’ani dapat diimplementasikan sekaligus melawan 
praktik-praktik sosial yang diskriminatif64. Penelitian ini menggambarkan 
bagaimana maqāṣid al-sharī‘ah bertindak tidak hanya sebagai prinsip teologis tetapi 
juga sebagai alat untuk mendorong perubahan sosial yang substantif. 

Konsep maqāṣid, termasuk yang berkaitan dengan kemaslahatan, keadilan, 
dan kebebasan, sangat relevan dalam penelitian kontemporer yang berusaha 
mengintegrasikan teks Qur'an dan konteks budaya. Misalnya, Hasan dalam 
studinya menggali prinsip-prinsip toleransi antaragama yang berakar pada nilai-nilai 
maqāṣid al-sharī‘ah, responsif terhadap situasi keberagaman masyarakat 
Indonesia65. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai maqāṣid dapat menjadi dasar 
untuk menciptakan kebijakan yang inklusif dan harmonis dalam keragaman, yang 
sangat relevan untuk situasi sosial di Indonesia yang multikultural. 

Dengan melihat lebih jauh, penelitian-penelitian terkini berusaha untuk 
mengidentifikasi indikator konkret yang dapat dipakai untuk menilai efektivitas 
maqāṣid al-sharī‘ah dalam praktik kebijakan publik. Hal ini menunjukkan adanya 
dorongan yang kuat untuk mengeksplorasi lebih dalam bagaimana prinsip-prinsip 
ini dapat diterapkan dalam konteks sosial dan budaya yang beragam66. 

d. Formulasi nilai universal 
Penelitian hermeneutik tentang Qur'an memainkan peran penting dalam 

mengartikulasikan nilai-nilai universal seperti cinta, toleransi, perdamaian, dan 
keadilan. Melalui pendekatan ini, banyak peneliti menunjukkan bagaimana teks suci 
dapat diinterpretasikan untuk mendukung dan memperkuat prinsip-prinsip ini. 
Misalnya, Handriawan dalam kajiannya tentang pendidikan multikultural 
menjelaskan bahwa nilai-nilai seperti kasih sayang (raḥmān) dan keadilan (al-‘adl) 
dalam Qur'an dapat membimbing individu untuk hidup dalam harmoni di 
masyarakat67. Penelitian ini menyarankan bahwa nilai-nilai Qur'ani ini tidak hanya 
bersifat religius, tetapi juga mengandung pesan universal yang mencakup semua 
aspek hubungan manusia, demikian juga dalam konteks pendidikan dan interaksi 
sosial. 

Lebih lanjut, studi oleh Ziatohri dan Nadiah menunjukkan kesamaan konsep 
perdamaian dalam Qur'an dan Tripitaka, di mana keduanya menekankan 

 
64 Yulianah and Kusmiati, “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A Welfare and Deliberation 
Approach in Indonesia.” 
65 Moh. A K Hasan, “Interfaith Tolerance and Its Relevance to the Indonesian Diversity: A Study on Ibn 
ʿĀshūr’s Al-Taḥrīr Wa Al-Tanwīr,” Ulumuna 22, no. 2 (2018): 333–62, 
https://doi.org/10.20414/ujis.v22i2.301. 
66 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context 
of the Pancasila State.” 
67 Dony Handriawan, “Wawasan Al-Qur’an Tentang Pendidikan Multikultural Menuju Wasaṭiyyatul Islam,” 
El-Hikmah Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 12, no. 1 (2018): 65–90, 
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v12i1.240. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1424 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

pentingnya toleransi dan kasih sayang di antara semua makhluk hidup68. Penelitian 
ini menggarisbawahi bagaimana dialog antaragama dapat diposisikan sebagai 
strategi untuk mencapai perdamaian dan harmoni sosial, menjadikan nilai-nilai ini 
relevan tidak hanya dalam konteks Islam, tetapi juga dalam diskursus lintas agama. 

Sebagai contoh studi komparatif, penelitian oleh Murtadlo et al. yang 
membahas konsep "Living Qur'an" menunjukkan bagaimana nilai lokal dapat 
ditransformasikan menjadi kerangka universal melalui pemahaman yang progresif 
terhadap teks-teks Qur'an69. Penelitian ini menekankan pentingnya memahami 
fenomena sosial yang berkaitan dengan penerapan ajaran Qur'an dalam kehidupan 
sehari-hari, mengadaptasi nilai-nilai lokal untuk menciptakan kearifan universal 
yang dapat diterima dalam konteks budaya yang berbeda-beda. 

Selain itu, Susnadi dan Wulandari dalam penelitian mereka tentang 
pendidikan damai mengindikasikan bahwa prinsip-prinsip keadilan dan toleransi 
yang terkandung dalam Qur'an dapat diimplementasikan dalam pendidikan, yang 
bertujuan untuk menanamkan sifat-sifat tersebut dalam masyarakat70. Mereka 
menunjukkan bahwa nilai-nilai yang saling menguntungkan ini dapat membangun 
kerukunan dan mengurangi konflik, yang sejalan dengan idealisme universal yang 
diajukan dalam banyak tradisi religius. 

Ada juga penelitian oleh Kuswana dan Syah, yang menganalisis kerukunan 
antarumat beragama di Surabaya dan menemukan bahwa nilai-nilai toleransi yang 
diambil dari ajaran Qur'an dapat mendorong interaksi positif antara berbagai 
kelompok agama71. Hal ini memperlihatkan bagaimana nilai lokal, ketika dipadukan 
dengan prinsip-prinsip Qur'an, dapat membentuk kerangka universal yang 
mendorong perdamaian dan saling menghargai. 

B. PEMBAHASAN 
Pembahasan mengenai keterkaitan antara teks-teks al-Qur’an, kearifan lokal 

Nusantara, serta pendekatan hermeneutik modern menunjukkan adanya jembatan 
konseptual yang kuat dalam membangun kerangka toleransi, perdamaian, dan harmoni 
sosial. Ayat-ayat kunci yang menjadi dasar, seperti QS.49:13, QS.16:125, dan 
QS.2:256, memberikan fondasi normatif yang menegaskan pentingnya pengakuan 
terhadap keberagaman, dialog berbasis kebijaksanaan, serta jaminan kebebasan 
beragama. Tafsir klasik maupun kontemporer sepakat bahwa pesan universal dalam 
ayat-ayat tersebut tidak hanya berhenti pada ranah teologis, tetapi juga merembes ke 
wilayah praksis sosial dan pendidikan. Dalam kerangka yang lebih luas, pemaknaan 
ayat-ayat ini dapat diperkaya melalui integrasi nilai-nilai kearifan lokal Nusantara, yang 
telah lama menjadi basis etika sosial masyarakat. 

 
68 Ziatohri and Hajjah Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka,” Jri 2, no. 2 (2024): 
22–44, https://doi.org/10.33476/jri.v2i2.206. 
69 Ghulam Murtadlo et al., “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam Memahami Dan 
Menghidupkan Al-Qur’An,” Pandu 1, no. 2 (2023): 112–18, https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206. 
70 Kusnadi Kusnadi and Nisa A T Wulandari, “Pendidikan Damai: Memperkuat Pemahaman Hak Asasi 
Manusia Dan Keadilan Sosial,” Jurnal Basicedu 8, no. 1 (2024): 539–51, 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i1.7126. 
71 Dadang Kuswana and Yoshy H H Syah, “Potret Kerukunan Dan Toleransi Antar Umat Beragama Di 
Perumahan Royal Residence Surabaya,” Al Qalam Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4 
(2024): 2608, https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3528. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1425 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

QS.49:13, misalnya, menegaskan bahwa penciptaan manusia dalam 
keberagaman bangsa dan suku bertujuan agar terjadi saling mengenal (ta‘āruf). 
Pemaknaan ini oleh mufassir klasik dipahami sebagai seruan moral untuk menghormati 
perbedaan, sementara tafsir kontemporer mengartikannya sebagai landasan 
pluralisme yang dapat menguatkan kohesi sosial. Ayat tersebut berperan penting 
dalam mempromosikan inklusivitas masyarakat modern, di mana keberagaman 
dianggap sebagai modal sosial yang memperkaya pengalaman kolektif72. Pemikiran ini 
menemukan resonansinya dalam nilai lokal tepa selira, sebuah etika Jawa yang 
menekankan empati dan tenggang rasa. Tepa selira menuntut seseorang untuk 
memahami posisi orang lain, menghindari konflik, dan menjaga harmoni sosial73. Ketika 
prinsip ta‘āruf dipadukan dengan tepa selira, lahirlah kerangka etika sosial yang 
mendorong masyarakat majemuk untuk membangun relasi yang saling menghormati, 
baik antarindividu maupun antarumat beragama. 

Demikian pula, Q.16:125 menekankan pendekatan dakwah dengan hikmah dan 
mau‘izhah hasanah, yakni komunikasi yang berlandaskan kebijaksanaan. Dalam 
kerangka hermeneutik modern, hikmah tidak sekadar berbicara dengan tutur kata 
yang baik, melainkan melibatkan sensitivitas terhadap konteks sosial dan budaya 
audiens. Hal ini selaras dengan praktik musyawarah dalam tradisi Nusantara, yang 
berorientasi pada deliberasi kolektif dan penghargaan terhadap suara semua pihak. 
Musyawarah tidak hanya dipandang sebagai mekanisme politik lokal, tetapi juga sebagai 
wujud nyata etika Qur’ani dalam membangun dialog berbasis hikmah. Praktik 
deliberatif ini harus dihidupi dengan semangat kasih sayang dan pengertian, sehingga 
mampu mencegah konflik dan menguatkan kohesi sosial74. Dengan demikian, 
musyawarah memperlihatkan bagaimana prinsip Qur’ani dapat diartikulasikan melalui 
budaya lokal untuk menjawab tantangan keberagaman. 

Sementara itu, Q.2:256 yang menegaskan “lā ikrāha fī al-dīn” (tidak ada paksaan 
dalam agama) menjadi basis normatif kebebasan beragama dalam Islam. Tafsir klasik 
memandang ayat ini sebagai bukti bahwa Islam tidak memaksa seseorang untuk 
beriman, melainkan mengajak dengan argumen moral. Penafsiran kontemporer 
memperluas makna ayat ini dalam kerangka hak asasi manusia (HAM), menempatkan 
kebebasan beragama sebagai bagian integral dari martabat manusia75. Nilai ini 
menemukan relevansinya dalam praktik gotong royong, sebuah budaya kolektif di 
Nusantara yang menekankan kerja sama dan solidaritas. Praktik ini dipahami sebagai 
instrumen untuk memperkuat harmoni sosial di antara kelompok agama yang 
berbeda, tanpa adanya dominasi satu pihak atas yang lain76. Dengan demikian, gotong 

 
72 Sofia A Z Nisa, “Konsep Toleransi Dalam Keberagaman: Analisis Atas Penafsiran Q 49: 13 Dalam Al-
Qur’an Dan Tafsir Kemenag Versi Website,” Contemporary Quran 1, no. 1 (2021): 40, 
https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-05. 
73 Sārī Ḥanafī, “From Streamlining to Mainstreaming ‘Islamization of Knowledge,’” American Journal of Islam 
and Society 38, no. 1–2 (2021), https://doi.org/10.35632/ajis.v38i1-2.1086; M Roni et al., “Pandangan MUI 
Terhadap Pluralisme Agama,” Sains Insani 1, no. 1 (2024): 36, https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860. 
74 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.” 
75 Utami, “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An”; Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap 
Pluralisme Agama.” 
76 Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di  Desa Plajan Kecamatan 
Pakis Aji Kabupaten Jepara.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1426 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

royong bukan hanya etika sosial, melainkan juga instrumen praksis dalam mewujudkan 
kebebasan beragama. 

Pendekatan hermeneutik lokal-ke-universal menegaskan bahwa kearifan lokal 
dapat berfungsi sebagai lensa heuristik dalam menafsirkan teks-teks Qur’an. Salah satu 
contohnya adalah Tafsir Al-Azhar karya Hamka yang mengintegrasikan konteks sosial-
budaya Nusantara untuk menghasilkan pemahaman Islam yang moderat dan aplikatif77. 
Proses ini berlangsung dalam empat tahap: identifikasi nilai lokal, pemetaan ke prinsip 
Qur’ani, validasi melalui maqāṣid al-sharī‘ah, dan formulasi nilai universal. Identifikasi 
nilai lokal seperti tepa selira, musyawarah, dan gotong royong membuka jalan untuk 
menemukan resonansi dengan prinsip Qur’ani seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl 
(keadilan), dan ta‘āruf (perkenalan). Tahap validasi maqāṣid memastikan bahwa 
integrasi nilai lokal tidak menyimpang dari tujuan utama syariat, yakni kemaslahatan 
dan keadilan78. 

Dalam tahap formulasi nilai universal, integrasi Qur’an dan kearifan lokal 
menghasilkan prinsip-prinsip cinta, toleransi, perdamaian, dan keadilan yang relevan 
tidak hanya bagi umat Islam, tetapi juga bagi masyarakat global. Penelitian menemukan 
adanya kesamaan antara konsep perdamaian dalam Qur’an dan Tripitaka, yang 
menunjukkan bahwa nilai-nilai universal dapat melintasi batas agama 79. Hal ini 
menegaskan bahwa hermeneutik lokal-ke-universal tidak hanya memperkuat identitas 
Islam Nusantara, tetapi juga menempatkannya dalam diskursus global mengenai 
harmoni antaragama. 

Dalam ranah pendidikan, integrasi teks Qur’ani dengan nilai kearifan lokal 
terbukti memperkaya kurikulum dan membentuk karakter siswa. Pendidikan 
pesantren yang mengintegrasikan gotong royong dan toleransi, misalnya, terbukti 
membentuk sikap religius yang terbuka dan beradab80. Demikian pula, penerapan 
prinsip ukhuwah Islamiyah dalam interaksi antarumat beragama di sekolah 
menunjukkan bahwa pendidikan adalah arena strategis untuk menanamkan nilai 
toleransi dan solidaritas81. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak hanya menjadi 
sarana transfer ilmu, tetapi juga wahana transformasi sosial yang mampu menjawab 
tantangan pluralitas. 

Lebih jauh lagi, kontribusi hermeneutik Qur’an yang berpijak pada konteks lokal 
juga tampak dalam diskursus akademik global. Integrasi epistemologi lokal terbukti 
memperluas horizon tafsir82, sementara pertemuan tradisi Arab dan Jawa dapat 

 
77 Mujahidin and Kim, “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-Azhar on Moderate Islamic Thought 
by Hamka.” 
78 Mustofa, Wahyudi, and Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQĀṢID AL-SHARĪ‘AH AND 
THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT”; Rozani et 
al., “The Integration of Maqāṣid Al-Qurān in Modern Tafsir Methodologies: Challenges and Opportunities.” 
79 Ziatohri and Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.” 
80 Aceng Badruzzaman and Muhammad N D Miharja, “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal Dalam 
Pengembangan Pendidikan Islam Di Lingkungan Pesantren,” Reslaj Religion Education Social Laa Roiba Journal 
7, no. 7 (2025), https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i7.7779. 
81 Muhammad Shohib, Silvinatin A Masithoh, and Fahmul H Al-Ghifari, “Ukhuwah Islamiyah Dan Interaksi 
Harmonis Antarumat Beragama Di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat Ukhuwah Dalam Al-Qur’An,” Al 
Furqan: JIAT 7, no. 2 (2024): 493–512, https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934. 
82 Hamdan Adib, “Potret Integrasi Islam Dan Budaya Era Walisongo,” Jasna Journal for Aswaja Studies 1, no. 
2 (2021): 41–54, https://doi.org/10.34001/jasna.v1i2.2268. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1427 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

melahirkan pemahaman baru yang lebih kaya83. Model Islam Nusantara yang 
mengedepankan cinta, toleransi, dan kerja sama bahkan dinilai mampu memberikan 
kontribusi pada diskursus global mengenai pendidikan toleransi dan resolusi konflik 84. 
Dengan demikian, nilai-nilai Qur’ani yang dihidupi melalui konteks lokal tidak hanya 
relevan bagi masyarakat Indonesia, tetapi juga menawarkan model praksis yang dapat 
diterapkan secara internasional. 

Integrasi antara teks-teks Qur’ani dengan kearifan lokal Nusantara bukan hanya 
menghadirkan pemahaman kontekstual, melainkan juga membentuk model praksis 
yang berkelanjutan. Pada dasarnya, hermeneutik lokal berfungsi sebagai jembatan 
untuk menafsirkan ayat-ayat suci dengan mempertimbangkan realitas sosial dan 
budaya masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai universal Islam, seperti 
keadilan, kasih sayang, dan kebebasan, tidak berada di ruang hampa, melainkan selalu 
berinteraksi dengan nilai lokal yang telah mengakar dalam kehidupan sehari-hari. 
Dengan cara ini, Islam Nusantara menampilkan wajahnya yang ramah, moderat, dan 
relevan dalam konteks masyarakat multikultural. 

Salah satu aspek penting dari integrasi ini adalah bagaimana masyarakat 
menginternalisasi prinsip keadilan sosial melalui praktik deliberatif. Dalam konteks 
musyawarah, masyarakat Nusantara menemukan cara untuk mengartikulasikan nilai 
keadilan (‘adl) secara kolektif. Praktik deliberasi bukan sekadar sarana teknis untuk 
mengambil keputusan, melainkan juga perwujudan prinsip moral yang berakar pada 
Qur’an. Dalam banyak komunitas, musyawarah telah berperan penting dalam 
menyelesaikan konflik antaragama maupun antar-etnis, sekaligus memperkuat rasa 
memiliki di antara anggota masyarakat 85. Dengan demikian, hermeneutik yang 
mengaitkan ayat-ayat Qur’an dengan musyawarah lokal menegaskan bahwa teks suci 
dapat menjadi sumber inspirasi dalam membangun struktur sosial yang adil dan 
inklusif. 

Selain keadilan, dimensi kasih sayang (rahmah) juga menemukan ekspresinya 
dalam budaya lokal. Misalnya, praktik gotong royong tidak hanya dipahami sebagai 
kerja kolektif untuk tujuan material, tetapi juga sebagai ungkapan kepedulian terhadap 
sesama. Dalam perspektif Qur’ani, nilai rahmah beresonansi dengan semangat saling 
membantu dan mendukung yang menjadi inti gotong royong 86. Dengan memadukan 
prinsip Qur’an dan nilai lokal, masyarakat mampu menciptakan ekosistem sosial yang 
menumbuhkan kepedulian, solidaritas, dan kohesi sosial. Gotong royong, dalam hal 
ini, berfungsi sebagai perwujudan konkret dari nilai rahmah yang diperintahkan dalam 
teks suci. 

Dimensi kebebasan beragama juga mendapat dukungan dari praktik sosial yang 
berakar pada tradisi Nusantara. Ayat “lā ikrāha fī al-dīn” dalam Q.2:256 tidak hanya 

 
83 Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.” 
84 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in 
Indonesia: A Literature Review”; Agus Riyadi, “Harmoni Beragama : Model Dakwah Multikultural Untuk 
Membangun Perdamaian Di Nusantara,” Mawa Izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 
15, no. 1 (2024): 1–25, https://doi.org/10.32923/maw.v15i1.4321. 
85 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.” 
86 Azkiya, Halimatussa’diyah, and Ilyas, “Altruism in the Perspective of the Al-Qur’an and Its Relevance to 
Philanthrophic Practices in Satu Amal Indonesia Organization.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1428 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menjadi fondasi teologis, melainkan juga prinsip praktis yang menemukan ruang 
aktualisasinya dalam kehidupan sosial. Dengan adanya budaya gotong royong yang 
inklusif, masyarakat dapat saling mendukung tanpa memandang perbedaan keyakinan. 
Hal ini menunjukkan bahwa kebebasan beragama tidak hanya dijaga dalam tataran 
normatif, tetapi juga dihidupi dalam praktik sosial sehari-hari 87. Melalui interaksi 
semacam ini, masyarakat dapat meminimalisasi potensi diskriminasi, sekaligus 
memperkuat prinsip kebebasan sebagai bagian dari martabat manusia 88. 

Lebih jauh, hermeneutik lokal-ke-universal juga menekankan pentingnya validasi 
melalui maqāṣid al-sharī‘ah. Nilai-nilai lokal yang telah lama hidup di masyarakat diuji 
relevansinya dengan tujuan syariat, yaitu untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Penelitian menunjukkan bahwa banyak nilai lokal, seperti musyawarah dan 
gotong royong, sejalan dengan prinsip maqāṣid karena mampu menjaga kemaslahatan 
dan mencegah kerugian 89. Dengan demikian, penerapan maqāṣid tidak hanya relevan 
dalam kerangka hukum, tetapi juga dalam membangun etika sosial yang responsif 
terhadap keragaman budaya. 

Formulasi nilai universal yang lahir dari integrasi Qur’an dan budaya lokal 
menjadi semakin penting dalam konteks globalisasi. Nilai-nilai seperti cinta, toleransi, 
dan perdamaian bukan hanya menjadi tuntutan masyarakat lokal, tetapi juga 
kebutuhan global. Penelitian yang membandingkan konsep perdamaian dalam Qur’an 
dan Tripitaka, misalnya, memperlihatkan bahwa nilai-nilai universal ini memiliki 
kesamaan yang dapat menjadi dasar dialog antaragama 90. Dialog semacam ini 
memperkuat posisi Islam Nusantara sebagai model yang dapat ditawarkan dalam 
wacana global tentang harmoni sosial. Dengan demikian, integrasi hermeneutik lokal-
to-universal tidak hanya berfungsi di tingkat domestik, tetapi juga menjadi kontribusi 
bagi peradaban dunia. 

Dalam ranah pendidikan, model ini memberikan arah baru bagi pengembangan 
kurikulum yang kontekstual. Integrasi kearifan lokal dengan teks Qur’ani menjadikan 
pendidikan lebih membumi, sehingga siswa tidak hanya memahami doktrin agama 
secara tekstual, tetapi juga mampu menginternalisasikan nilai-nilai toleransi, gotong 
royong, dan kasih sayang. Di pesantren maupun sekolah formal, penggabungan ini 
terbukti memperkuat sikap inklusif dan terbuka terhadap perbedaan 91. Pendidikan 
Islam dengan pendekatan kontekstual mampu mengurangi kecenderungan 
eksklusivisme, sekaligus membentuk generasi muda yang siap menghadapi tantangan 
multikultural. 

Selain pendidikan formal, praktik dakwah multikultural juga berperan dalam 
memperkuat toleransi. Dakwah yang sensitif terhadap konteks lokal mampu 
membangun jembatan komunikasi lintas agama dan budaya, sehingga nilai-nilai 

 
87 S Parisi et al., Perspektif Riba Dan Studi Kontemporer-Nya Dengan Pendekatan Tafsir Al Quran Dan Hadits, 
2018, https://doi.org/10.21927/jesi.2018.8(1).23-36. 
88 Roni et al., “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme Agama.” 
89 Mustofa, Wahyudi, and Marpuah, “BRIDGING THE GAP BETWEEN MAQĀṢID AL-SHARĪ‘AH AND 
THE SDGs: CHALLENGES AND OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT.” 
90 Ziatohri and Nadiah, “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.” 
91 Badruzzaman and Miharja, “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal Dalam Pengembangan Pendidikan Islam 
Di Lingkungan Pesantren.” 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1429 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

moderasi dapat tersampaikan dengan efektif 92. Pendekatan ini berbeda dari dakwah 
eksklusif yang cenderung menekankan superioritas kelompok tertentu. Dakwah 
multikultural justru menekankan persamaan nilai kemanusiaan yang terdapat dalam 
semua tradisi, sehingga lebih relevan dalam masyarakat plural. 

Kontribusi lain yang penting adalah bagaimana integrasi nilai lokal dengan Qur’an 
dapat membantu penyelesaian konflik. Dalam banyak kasus, konflik sosial di Indonesia 
dapat diredam melalui pendekatan berbasis musyawarah dan gotong royong. Kedua 
nilai lokal ini, ketika dipadukan dengan prinsip Qur’ani, menghasilkan mekanisme 
resolusi konflik yang menekankan keadilan, empati, dan solidaritas. Pendekatan 
semacam ini juga telah digunakan dalam pendidikan toleransi di era digital, di mana 
media sosial dapat menjadi sarana baru untuk menyebarkan pesan damai 93. Dengan 
memanfaatkan teknologi, nilai-nilai tradisional dapat dikontekstualisasikan dalam 
format yang relevan dengan generasi muda. 

Tidak kalah penting adalah dimensi epistemologis dari hermeneutik lokal-to-
universal. Integrasi pengetahuan lokal ke dalam tafsir al-Qur’an memperluas horizon 
pemahaman, sekaligus menghasilkan makna yang lebih eksistensial bagi masyarakat. 
Tradisi lokal seperti Jawa, ketika berinteraksi dengan tradisi Arab, mampu melahirkan 
pemahaman baru yang lebih kaya 94. Proses dialog antartradisi ini menunjukkan bahwa 
tafsir bukan sekadar proses linguistik, melainkan juga perjumpaan budaya yang kreatif. 
Dengan demikian, hermeneutik yang responsif terhadap konteks mampu 
memperkuat relevansi ajaran Qur’an dalam menghadapi dinamika zaman. 

Seluruh uraian ini memperlihatkan bahwa integrasi antara teks Qur’ani, kearifan 
lokal, dan pendekatan hermeneutik modern membuka ruang untuk membangun 
masyarakat yang inklusif, toleran, dan damai. Nilai-nilai seperti ta‘āruf, rahmah, ‘adl, 
dan kebebasan beragama menemukan bentuk praksisnya dalam tradisi lokal seperti 
tepa selira, musyawarah, dan gotong royong. Ketika ketiganya dipadukan dalam 
kerangka hermeneutik maqāṣid, lahirlah prinsip universal yang relevan baik secara 
lokal maupun global. 

Pendekatan hermeneutik yang memadukan teks Qur’ani dengan kearifan lokal 
memperlihatkan bagaimana agama dapat bertransformasi menjadi kekuatan sosial 
yang konstruktif. Proses ini bukan sekadar adaptasi simbolik, melainkan suatu dialog 
mendalam antara teks dan konteks. Dalam masyarakat Nusantara, teks suci tidak 
hanya dibaca secara literal, tetapi juga dimaknai melalui prisma budaya yang kaya. Hal 
ini menjadikan Islam Nusantara memiliki karakteristik khas: fleksibel, akomodatif, 
sekaligus teguh pada nilai-nilai prinsipil. 

Salah satu implikasi penting dari model ini adalah lahirnya kerangka pendidikan 
yang responsif terhadap pluralitas. Pendidikan Islam yang mengintegrasikan nilai lokal 
seperti gotong royong dan tepa selira mampu membentuk siswa dengan sensitivitas 

 
92 Riyadi, “Harmoni Beragama : Model Dakwah Multikultural Untuk Membangun Perdamaian Di 
Nusantara.” 
93 Yayuk Hidayah, Nufikha Ulfah, and Meiwatizal Trihastuti, “Memperkuat Integrasi Nasional Di Era Digital : 
Penguatan Resolusi Konflik Di Era Digital  Sebagai Perwujudan Warga Negara Yang Baik,” Antroposen Journal 
of Social Studies and Humaniora 2, no. 2 (2023): 105–15, https://doi.org/10.33830/antroposen.v2i2.5483. 
94 Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1430 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sosial yang tinggi. Mereka tidak hanya diajarkan memahami ayat-ayat suci, tetapi juga 
bagaimana ayat tersebut diimplementasikan dalam realitas sosial sehari-hari. 
Kurikulum semacam ini mendorong terciptanya budaya sekolah yang menghormati 
perbedaan, memperkuat rasa solidaritas, dan menanamkan semangat kebersamaan 
(Hasanuddin & Rusydi, 2024). Dengan demikian, pendidikan Islam tidak berhenti pada 
aspek kognitif, tetapi juga membentuk karakter moral yang sesuai dengan konteks 
kebangsaan dan kemanusiaan. 

Lebih jauh, pendekatan ini juga memperkaya praktik dakwah. Seruan Qur’an 
untuk berdakwah dengan hikmah (Q.16:125) menemukan aktualisasinya dalam 
konteks multikultural melalui dialog lintas agama. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai 
upaya konversi, melainkan sebagai sarana membangun pengertian dan harmoni. 
Dalam praktiknya, hal ini menuntut sensitivitas budaya, di mana nilai-nilai lokal 
digunakan sebagai medium komunikasi. Misalnya, penggunaan konsep musyawarah 
dalam forum lintas iman mampu menciptakan ruang dialog yang setara dan terbuka. 
Dengan cara ini, dakwah berfungsi bukan hanya untuk menyampaikan ajaran Islam, 
tetapi juga untuk memperkuat kohesi sosial antarumat beragama 95. 

Penting pula dicatat bahwa integrasi Qur’an dengan kearifan lokal tidak hanya 
berlaku di tingkat komunitas, tetapi juga dalam ranah kebijakan publik. Melalui 
maqāṣid al-sharī‘ah, nilai-nilai Qur’ani dapat dipetakan dan diterjemahkan dalam 
bentuk regulasi yang mengedepankan keadilan sosial, kesejahteraan, serta 
perlindungan lingkungan. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa maqāṣid dapat 
digunakan sebagai dasar pengembangan kebijakan publik yang sejalan dengan nilai 
Pancasila, misalnya dalam bidang pendidikan, pembangunan berkelanjutan, hingga 
perlindungan hak perempuan 96. Dalam konteks ini, nilai lokal seperti gotong royong 
yang selaras dengan prinsip keadilan maqāṣid dapat dijadikan basis pengambilan 
keputusan yang lebih humanis dan inklusif. 

Implikasi lain dari integrasi hermeneutik ini adalah penguatan moderasi 
beragama. Tantangan radikalisme yang muncul di berbagai belahan dunia menuntut 
adanya model keberagamaan yang tidak hanya berpegang pada teks, tetapi juga peka 
terhadap konteks. Islam Nusantara, dengan basis kearifan lokal, menawarkan jalan 
moderasi yang mampu mengakomodasi perbedaan. Misalnya, nilai tepa selira yang 
menekankan empati dan tenggang rasa sejalan dengan semangat Qur’an dalam 
menghargai keberagaman (Q.49:13). Melalui internalisasi nilai tersebut, masyarakat 
dapat menolak sikap intoleran dan membangun interaksi yang harmonis di tengah 
pluralitas. Moderasi ini bukan kompromi ideologis, tetapi sebuah strategi hermeneutik 
untuk menjaga keseimbangan antara teks dan realitas sosial 97. 

Dimensi lain yang tidak kalah signifikan adalah peran media digital dalam 
mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani melalui konteks lokal. Di era modern, ruang 

 
95 Baig and Maqsood, “Addressing Emerging Challenges in Interfaith Relations Through Quranic Teachings 
in the 21st Century.” 
96 Saputra et al., “Darul Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context 
of the Pancasila State”; Yulianah and Kusmiati, “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A 
Welfare and Deliberation Approach in Indonesia.” 
97 Haqq et al., “Javanese Philosophy-Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka 
Values in Developing Students’ Mental Health.” 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1431 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

digital menjadi arena baru bagi interaksi sosial dan dakwah. Prinsip kebijaksanaan 
dalam komunikasi (hikmah) sebagaimana ditegaskan Qur’an sangat relevan dalam 
penggunaan media sosial. Melalui konten digital, pesan damai, toleransi, dan solidaritas 
dapat disebarluaskan secara luas dan cepat. Namun, hal ini juga menuntut literasi 
digital yang tinggi agar nilai-nilai Qur’ani tidak disalahgunakan untuk kepentingan 
sempit atau bahkan radikal 98. Dengan kata lain, hermeneutik Qur’ani dalam konteks 
digital harus disertai kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. 

Selain dalam pendidikan dan dakwah, integrasi Qur’an dan kearifan lokal juga 
terlihat dalam praktik resolusi konflik. Dalam masyarakat multikultural, konflik 
identitas sering kali tidak terhindarkan. Namun, melalui prinsip musyawarah dan gotong 
royong, masyarakat dapat mencari solusi yang adil dan damai. Kedua prinsip ini, ketika 
dipadukan dengan nilai keadilan dan kasih sayang Qur’ani, melahirkan mekanisme 
penyelesaian konflik yang berbasis komunitas. Pendekatan semacam ini telah terbukti 
efektif di berbagai daerah di Indonesia, di mana konflik antaragama dapat diredam 
melalui kerja sama kolektif dan dialog terbuka 99. Dengan demikian, hermeneutik 
lokal-to-universal berfungsi sebagai instrumen praktis untuk menjaga stabilitas sosial. 

Di tingkat global, kontribusi model Islam Nusantara semakin diakui. Praktik 
pendidikan toleransi di pesantren dan madrasah, misalnya, dianggap sebagai model 
inovatif dalam mengelola keragaman. Dengan menekankan nilai moderasi dan resolusi 
konflik, pesantren berperan bukan hanya sebagai lembaga pendidikan agama, tetapi 
juga sebagai laboratorium sosial yang mencetak agen perdamaian 100. Nilai-nilai seperti 
cinta, kerja sama, dan harmoni yang menjadi inti Islam Nusantara sejalan dengan tujuan 
global untuk membangun peradaban damai. Oleh karena itu, Islam Nusantara dapat 
dipandang sebagai kontribusi signifikan bagi wacana lintas agama dan budaya di kancah 
internasional. 

Aspek hermeneutik juga memperlihatkan pentingnya pertemuan tradisi dalam 
membentuk pemahaman baru. Ketika tradisi Arab sebagai basis teks Qur’ani bertemu 
dengan tradisi Jawa atau Nusantara, lahirlah tafsir yang lebih kontekstual dan 
eksistensial. Proses ini bukan sekadar penyesuaian formal, tetapi perjumpaan 
epistemologis yang memperkaya horizon makna. Hermeneutik Gadamer 
menekankan bahwa pemahaman selalu terjadi dalam “fusi horizon”, yakni pertemuan 
antara teks dan pembaca dalam konteks sejarah dan budaya tertentu. Dengan 
demikian, penafsiran Qur’an yang melibatkan kearifan lokal bukanlah bentuk 
sinkretisme, melainkan upaya memperdalam makna agar lebih relevan bagi umat 101. 

Seluruh uraian ini menunjukkan bahwa integrasi Qur’an dengan kearifan lokal 
Nusantara melahirkan model keberagamaan yang unik dan kaya. Model ini 
mengajarkan bahwa teks suci harus selalu dibaca dalam dialog dengan realitas, dan 

 
98 Sulvinajayanti et al., “Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in 
Communicating the Message of Moderation.” 
99 Sarmauli, “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas Elit Agama Kota Palangka 
Raya”; Sutisna et al., “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam Toleransi Umat Beragama Di  Desa Plajan 
Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.” 
100 Farhan and Hadisaputra, “Conflict Management in Pesantren, Madrasah, and Islamic Colleges in 
Indonesia: A Literature Review.” 
101 Iswanto, “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan Pemikiran K.H. Ahmad Ar-
Rifai Kalisalak.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1432 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

bahwa nilai-nilai universal Islam dapat diwujudkan melalui budaya lokal. Dengan cara 
ini, Islam Nusantara mampu menghadirkan wajah Islam yang moderat, toleran, dan 
relevan, sekaligus memberi kontribusi nyata bagi pendidikan, dakwah, kebijakan 
publik, resolusi konflik, hingga wacana global. 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa integrasi hermeneutik al-Qur’an dengan kearifan lokal 
Nusantara membuka ruang baru bagi pengembangan epistemologi Islam yang lebih 
kontekstual, inklusif, dan berorientasi universal. Melalui telaah terhadap ayat-ayat kunci 
seperti QS. 49:13, QS. 16:125, dan QS. 2:256, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai 
Qur’ani mengenai pengakuan keberagaman, komunikasi berbasis kebijaksanaan, serta 
kebebasan beragama memiliki resonansi mendalam dengan praktik budaya lokal seperti 
tepa selira, musyawarah, dan gotong royong. Dialog antara teks suci dan tradisi lokal ini 
memperlihatkan bahwa partikularitas budaya tidak menegasikan universalitas Islam, 
melainkan justru mengafirmasinya dalam wujud praksis sosial yang konkret. 

Melalui kerangka jembatan hermeneutis antara lokal dan universal, penelitian ini 
menunjukkan bahwa kearifan lokal berfungsi sebagai heuristik interpretatif yang mampu 
memperluas horizon makna al-Qur’an. Validasi melalui maqāṣid al-sharī‘ah menjamin 
bahwa integrasi tersebut tetap berada dalam koridor kemaslahatan dan keadilan, sehingga 
nilai lokal yang diangkat tidak menyimpang dari tujuan utama syariat. Dengan demikian, 
hasil penelitian ini tidak hanya memperkuat teori hermeneutik dalam studi Qur’an, tetapi 
juga memberi kontribusi nyata dalam bidang pendidikan, dakwah, kebijakan publik, dan 
resolusi konflik. 

Relevansi praktis dari pendekatan ini terlihat pada penguatan moderasi beragama, 
pembentukan kurikulum pendidikan yang lebih membumi, serta pengembangan strategi 
dakwah multikultural yang menekankan dialog dan empati. Pada level kebijakan, nilai 
gotong royong dan musyawarah dapat diartikulasikan dalam bentuk regulasi yang 
mendukung keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif. Di tingkat global, Islam Nusantara 
dengan wajahnya yang moderat dan toleran berpotensi menjadi model keberagamaan 
yang ramah, sekaligus tawaran epistemologis yang signifikan dalam wacana lintas agama 
dan budaya. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa hermeneutik Qur’an berbasis kearifan 
lokal tidak hanya menjawab kebutuhan masyarakat multikultural Indonesia, tetapi juga 
memberikan kontribusi universal bagi pembangunan peradaban damai. Penelitian ini 
merekomendasikan agar studi-studi Qur’an ke depan terus mengembangkan pendekatan 
kontekstual yang sensitif terhadap budaya, sekaligus berorientasi pada nilai-nilai maqāṣid 
al-sharī‘ah, sehingga Islam tetap hadir sebagai kekuatan etis dan spiritual yang relevan 
dalam menghadapi tantangan globalisasi dan pluralitas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abubakar, Ali. “Integrasi Tradisi Dan Penafsiran Al-Quran  Serta Perubahan Hukum: 
Kajian Sosiologi Hukum.” Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Malikussaleh (Jspm) 4, no. 
1 (2023): 162. https://doi.org/10.29103/jspm.v4i1.10843. 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1433 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Adhim, Muhammad Y F. “Upaya Meminimalisasi Kekerasan Di Sekolah Dengan 
Penerapan Sekolah Ramah Hak Asasi Manusia.” Konstruksi-Sosial 2, no. 3 (2024): 
105–13. https://doi.org/10.56393/konstruksisosial.v1i9.1331. 

Adib, Hamdan. “Potret Integrasi Islam Dan Budaya Era Walisongo.” Jasna Journal for 
Aswaja Studies 1, no. 2 (2021): 41–54. https://doi.org/10.34001/jasna.v1i2.2268. 

Azkiya, Nadia, Halimatussa’diyah Halimatussa’diyah, and Deddy Ilyas. “Altruism in the 
Perspective of the Al-Qur’an and Its Relevance to Philanthrophic Practices in Satu 
Amal Indonesia Organization.” Jurnal Fuaduna Jurnal Kajian Keagamaan Dan 
Kemasyarakatan 7, no. 1 (2023): 67. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i1.6322. 

Badruzzaman, Aceng, and Muhammad N D Miharja. “Nilai-Nilai Khazanah Kearifan Lokal 
Dalam Pengembangan Pendidikan Islam Di Lingkungan Pesantren.” Reslaj Religion 
Education Social Laa Roiba Journal 7, no. 7 (2025). 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v7i7.7779. 

Baig, Hassan, and Hafsa Maqsood. “Addressing Emerging Challenges in Interfaith 
Relations Through Quranic Teachings in the 21st Century.” Al-Idah | Shaykh Zayed 
Islamic Centre University of Peshawar 43, no. 1 (2025): 1–12. 
https://doi.org/10.37556/al-idah.043.01.0936. 

Darmawanita, Darmawanita, Masronia Masronia, and Nurjanah Nurjanah. “Toleransi 
Dalam Islam: Menjaga Kedamaian Dan Menghormati Perbedaan.” Joecy Journal 4, no. 
3 (2024): 42–48. https://doi.org/10.31004/joecy.v4i3.124. 

Elmuna, Labib, Amine Khafidin, and Luthfi Fathurrahman. “Religious Tolerance in Tunisia: 
Divergent Perspectives of Thâalbi and Ibn Achour.” Refleksi Jurnal Filsafat Dan 
Pemikiran Islam 25, no. 2 (2025): 1–26. https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.6028. 

Eriyanti, Luki, and Ni Luh Putu Wiardani Astuti. “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam 
Toleransi Umat Beragama Di  Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.” 
Jawa Dwipa 3, no. 1 (2022): 1–10. https://doi.org/10.54714/jd.v3i1.46. 

Farhan, Lalu P, and Prosmala Hadisaputra. “Conflict Management in Pesantren, 
Madrasah, and Islamic Colleges in Indonesia: A Literature Review.” Dialog 44, no. 1 
(2021): 37–50. https://doi.org/10.47655/dialog.v44i1.445. 

Fatimah, Fatimah, Sajidan Insi, Khairunnas Jamal, Lukmanul Hakim, and Mochammad N 
S. “Hermeneutika Humanistik Al Qur’an: Stoikisme Dalam Tafsir Empatik Dan 
Kontekstual.” Al-Muhith Jurnal Ilmu Qur an Dan Hadits 4, no. 2 (2025): 268. 
https://doi.org/10.35931/am.v4i2.5383. 

Fitriani, Cahya. “Menjaga Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme,” 2023. 
https://doi.org/10.31219/osf.io/4cvg2. 

Ghozali, Mahbub, Achmad Y Mursyid, and Nita Fitriana. “Al-Qur’an (Re)Presentation in 
the Short Video App Tiktok: Reading, Teaching, and Interpretive.” Pertanika Journal 
of Social Sciences and Humanities 30, no. 3 (2022): 1263–82. 
https://doi.org/10.47836/pjssh.30.3.18. 

Ginting, Matius O, Anwar S Siregar, and Idamayanti Pohan. “Moderasi Beragama Dalam 
Perspektif Pendidikan Multikultural: Sebuah Kajian Konseptual.” Pendalas Jurnal 
Penelitian Tindakan Kelas Dan Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2025): 230–45. 
https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.512. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1434 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Hadi, Akmal. “Hermeneutika Qur’âni Dan Perbedaan Pemahaman Dalam Menafsirkan 
Al-Qur’ân.” Islamica Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (2014): 37. 
https://doi.org/10.15642/islamica.2011.6.1.37-50. 

Hamdani, F.F.R.S. “Interfaith Dialogue in Islam.” Multi 1, no. 1 (2024): 37–44. 
https://doi.org/10.62207/c6ahas14. 

Hameed, Muhammad B, and Malik Adnan. “The Role of Social Media in Enhancing 
Religious Tolerance and Interfaith Harmony in Pakistan.” Global Mass 
Communication Review IX, no. III (2024): 89–104. 
https://doi.org/10.31703/gmcr.2024(ix-iii).10. 

Ḥanafī, Sārī. “From Streamlining to Mainstreaming ‘Islamization of Knowledge.’” American 
Journal of Islam and Society 38, no. 1–2 (2021). https://doi.org/10.35632/ajis.v38i1-
2.1086. 

Handriawan, Dony. “Wawasan Al-Qur’an Tentang Pendidikan Multikultural Menuju 
Wasaṭiyyatul Islam.” El-Hikmah Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 12, no. 
1 (2018): 65–90. https://doi.org/10.20414/elhikmah.v12i1.240. 

Haqq, Nur R A, Abdus Salam, Kholil L Rochman, and Norma Fitria. “Javanese Philosophy-
Based Islamic Religious Education: Synergy of Tepa Selira and Cablaka Values in 
Developing Students’ Mental Health.” Fikri Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya 10, 
no. 1 (2025): 342–54. https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.6230. 

Hasan, Moh. A K. “Interfaith Tolerance and Its Relevance to the Indonesian Diversity: A 
Study on Ibn ʿĀshūr’s Al-Taḥrīr Wa Al-Tanwīr.” Ulumuna 22, no. 2 (2018): 333–62. 
https://doi.org/10.20414/ujis.v22i2.301. 

Hasanuddin, Sultan, and Muhammad Rusydi. “The Integration of Bugis Local Wisdom on 
Tolerance in Islamic Education at Senior High School: Strategies and Implications.” 
Al-Ishlah Jurnal Pendidikan 16, no. 2 (2024). 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5285. 

Hasyim, Ridwan, and Aina Nurdiyanti. “Islam Nusantara Dalam Perspektif Nilai Ke-
Indonesiaan.” Jambura Journal Civic Education 3, no. 2 (2023). 
https://doi.org/10.37905/jacedu.v3i2.22296. 

Hidayah, Yayuk, Nufikha Ulfah, and Meiwatizal Trihastuti. “Memperkuat Integrasi 
Nasional Di Era Digital : Penguatan Resolusi Konflik Di Era Digital  Sebagai 
Perwujudan Warga Negara Yang Baik.” Antroposen Journal of Social Studies and 
Humaniora 2, no. 2 (2023): 105–15. https://doi.org/10.33830/antroposen.v2i2.5483. 

Irawan, Windo D. “Nilai Kasih Sayang, Kepatuhan, Kesetiaan Dan Kepedulian Pada Novel 
Hati Suhita Karya Khilma Anis Sebagai Alternatif Bahan Ajar Di SMA.” Edukasi Lingua 
Sastra 22, no. 2 (2024). https://doi.org/10.47637/elsa.v22i2.1386. 

Iswanto, Agus. “Tradisi Islam, Tradisi Arab Dan Tradisi Jawa: Membaca Karya Dan 
Pemikiran K.H. Ahmad Ar-Rifai Kalisalak.” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 2 (2017): 
514. https://doi.org/10.31291/jlk.v15i2.535. 

Kewuel, Hipolitus K. “Hermeneutic Dilemma in the Indonesian Interfaith Dialogue 
Program,” 2022. https://doi.org/10.4108/eai.9-10-2021.2319668. 

Kurniawan, Andi. “Gotong Royong Pokok Dari Toleransi Antar Umat Beragama Ditinjau 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1435 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Dari Natura Negara,” 2018. https://doi.org/10.31219/osf.io/jwbsv. 

Kusnadi, Kusnadi, and Nisa A T Wulandari. “Pendidikan Damai: Memperkuat Pemahaman 
Hak Asasi Manusia Dan Keadilan Sosial.” Jurnal Basicedu 8, no. 1 (2024): 539–51. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i1.7126. 

Kusuma, Jamaludin H, and Sugeng H Susilo. “Intercultural and Religious Sensitivity Among 
Young Indonesian Interfaith Groups.” Religions 11, no. 1 (2020): 26. 
https://doi.org/10.3390/rel11010026. 

Kuswana, Dadang, and Yoshy H H Syah. “Potret Kerukunan Dan Toleransi Antar Umat 
Beragama Di Perumahan Royal Residence Surabaya.” Al Qalam Jurnal Ilmiah 
Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4 (2024): 2608. 
https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3528. 

Marbun, Renny V. “Pendidikan Karakter Dalam Mata Pelajaran Antropologi Melalui 
Metode Field Trip: Studi Kasus Huma Betang Tumbang Gagu Sebagai Katalisator 
Nasionalisme Siswa.” Jurnal Guru Dikmen Dan Diksus 1, no. 2 (2018): 37–46. 
https://doi.org/10.47239/jgdd.v1i2.80. 

Marini, Heti, and Didik G Suharto. “Wewowo Local Wisdom in Realizing the Process 
Sustainable Development.” Local Wisdom Jurnal Ilmiah Kajian Kearifan Lokal 14, no. 
2 (2022): 190–204. https://doi.org/10.26905/lw.v14i2.7892. 

Mujahidin, Anwar, and Hyung‐Jun Kim. “The Implication of Local Wisdom in Tafsir Al-
Azhar on Moderate Islamic Thought by Hamka.” El Harakah Jurnal Budaya Islam 23, 
no. 2 (2021): 239–55. https://doi.org/10.18860/eh.v23i2.13414. 

Murtadlo, Ghulam, Anggrayny K Khotimah, Dina Alawiyah, Elza Elviana, Yanwar C 
Nugroho, and Zulfi Ayuni. “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam 
Memahami Dan Menghidupkan Al-Qur’An.” Pandu 1, no. 2 (2023): 112–18. 
https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206. 

Mustofa, Hafidz Z, Aris T Wahyudi, and Siti Marpuah. “BRIDGING THE GAP BETWEEN 
MAQĀṢID AL-SHARĪ‘AH AND THE SDGs: CHALLENGES AND 
OPPORTUNITIES FOR SUSTAINABLE DEVELOPMENT.” Jurnal Ekonomi Dan 
Bisnis Islam (Journal of Islamic Economics and Business) 11, no. 1 (2025): 49–81. 
https://doi.org/10.20473/jebis.v11i1.62689. 

Nisa, Khairun. Pendidikan Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an, 2021. 
https://doi.org/10.31227/osf.io/yf9tn. 

Nisa, Sofia A Z. “Konsep Toleransi Dalam Keberagaman: Analisis Atas Penafsiran Q 49: 
13 Dalam Al-Qur’an Dan Tafsir Kemenag Versi Website.” Contemporary Quran 1, 
no. 1 (2021): 40. https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-05. 

Nurmadiah, Nurmadiah, and Ahmad Yamin. “Legal Hermeneutics: A Standard and 
Parameters of Interpretation of the New Criminal Code.” Jihad Jurnal Ilmu Hukum 
Dan Administrasi 6, no. 3 (2024). https://doi.org/10.58258/jihad.v6i3.7495. 

Parisi, S, Iwan Hermawan, M Kurniawan, and Ibnu Saud Habibullah. Perspektif Riba Dan 
Studi Kontemporer-Nya Dengan Pendekatan Tafsir Al Quran Dan Hadits, 2018. 
https://doi.org/10.21927/jesi.2018.8(1).23-36. 

Peristianto, Sheilla V, M A Subandi, and Muhana S Utami. “Empathy and Self-Awareness 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1436 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

( <i>Rasa Rumangsa</I> ) in the Javanese Cultural Context.” Culture & Psychology 
31, no. 2 (2025): 713–33. https://doi.org/10.1177/1354067x251315737. 

Rahmah, Linda A, and Asep Amaludin. “Penerapan Interaksi Sosial Antar Masyarakat 
Melalui Moderasi Beragama Dan Sikap Toleransi Di Desa Gentasari Kecamatan 
Kroya Kabupaten Cilacap.” To Maega | Jurnal Pengabdian Masyarakat 4, no. 3 (2021): 
341. https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860. 

Riyadi, Agus. “Harmoni Beragama : Model Dakwah Multikultural Untuk Membangun 
Perdamaian Di Nusantara.” Mawa Izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial 
Kemanusiaan 15, no. 1 (2024): 1–25. https://doi.org/10.32923/maw.v15i1.4321. 

Romadlan, Said. “Toleransi Terhadap Non-Muslim Dalam Pemahaman Organisasi Islam 
Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Sahafa Journal of Islamic 
Communication 1, no. 2 (2018): 103. https://doi.org/10.21111/sjic.v1i2.2740. 

Roni, M, M Anzaikhan, Labib Elmuna, Amine Khafidin, Luthfi Fathurrahman, Sofia A Z 
Nisa, Darmawanita Darmawanita, et al. “Pandangan MUI Terhadap Pluralisme 
Agama.” Sains Insani 1, no. 1 (2024): 36. https://doi.org/10.35914/tomaega.v4i3.860. 

Rozani, Muhammad A S, Mohd F R Abdullah, Nurzatil I Azizan, and Dr Muaz Hj Mohd 
Noor. “The Integration of Maqāṣid Al-Qurān in Modern Tafsir Methodologies: 
Challenges and Opportunities.” International Journal of Research and Innovation in 
Social Science IX, no. XX (2025): 98–108. 
https://doi.org/10.47772/ijriss.2025.90200010. 

Saputra, Edy, Mohammad Ridwan, A M Effendi, Rita Defriza, and Rahmad Hidayat. “Darul 
Ahdi Wa Syahadah and the Implementation of Maqasid Al-Shariah in the Context of 
the Pancasila State.” Nurani Jurnal Kajian Syari Ah Dan Masyarakat 24, no. 2 (2024): 
460–75. https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.25028. 

Sari, Mezia K. “The Reflection of Javanese Cultural Characteristics as Found in  English 
Apology Strategies.” Modality Journal International Journal of Linguistics and Literature 
1, no. 1 (2021): 36. https://doi.org/10.30983/mj.v1i1.4662. 

Sarmauli, Sarmauli. “PERSAUDARAAN LINTAS IMAN: Relasi Legitimasi Dan Identitas 
Elit Agama Kota Palangka Raya.” Al-Qalam 21, no. 1 (2016): 169. 
https://doi.org/10.31969/alq.v21i1.212. 

Setiawan, David E, and Kalis Stevanus. “Significance of Islam Nusantara Values in an 
Indonesian Multicultural Society.” Journal of Al-Tamaddun 18, no. 1 (2023): 203–14. 
https://doi.org/10.22452/jat.vol18no1.17. 

Shofyan, Ahmad. “Budaya Moderasi Beragama Melalui Aktualisasi Pendidikan Islam 
Wasatiyyah: Rekoneksi Dan Toleransi.” Tarbawi Jurnal Pendidikan Islam 21, no. 1 
(2024). https://doi.org/10.34001/tarbawi.v21i1.3875. 

Shohib, Muhammad, Silvinatin A Masithoh, and Fahmul H Al-Ghifari. “Ukhuwah Islamiyah 
Dan Interaksi Harmonis Antarumat Beragama Di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat 
Ukhuwah Dalam Al-Qur’An.” Al Furqan: JIAT 7, no. 2 (2024): 493–512. 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934. 

Suhairi, Suhairi, Fitri N Marpaung, Muhammad H A Kahar, Mohammad Farhan, Putri L 
Zahra, Sinar H Yulistia, Fahriza Alyanisa, Nur Hafiza, Farajollah S Ahmadi, and 
Choirul Maulana. “Pendekatan Partisipatif KKN Dalam Memperkuat Moderasi 



 
 
 
 
 

 

Dari Kearifan Nusantara Menuju Nilai-Nilai Universal 
Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1437 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Beragama Melalui Dialog Antaragama Di Desa Simpang Siguragura.” Bima Abdi Jurnal 
Pengabdian Masyarakat 5, no. 4 (2025): 1090–1104. 
https://doi.org/10.53299/bajpm.v5i4.2720. 

Sulvinajayanti, Andi K Nisa, Tuti Bahfiarti, M I Sultan, A.Dian Fitriana, and Mifda Hilmiyah. 
“Interfaith Harmony: Optimizing Digital Media and Stakeholder Collaboration in 
Communicating the Message of Moderation.” International Journal of Religion 5, no. 
10 (2024): 4757–65. https://doi.org/10.61707/frs7yn36. 

Sutisna, Mohamad, Triyono Triyono, M S Suhaemi, Siti Mufatiroh, Nurul Istiqomah, and 
Nurfarida Nurfarida. “Merajut Asa Dan Rasa Untuk Generasi Pancasila Melalui 
Budaya Gotong Royong Di Desa Banyu Asih Bogor.” Jurnal Citizenship Virtues 2, no. 
1 (2022): 301–10. https://doi.org/10.37640/jcv.v2i1.1366. 

Sutisna, Mohamad, Triyono Triyono, M S Suhaemi, Siti Mufatiroh, Nurul Istiqomah, 
Nurfarida Nurfarida, Renny V Marbun, et al. “Nilai-Nilai Tri Hita Karana Dalam 
Toleransi Umat Beragama Di  Desa Plajan Kecamatan Pakis Aji Kabupaten Jepara.” 
Bima Abdi Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. 1 (2018): 37–46. 
https://doi.org/10.54714/jd.v3i1.46. 

Suwardi, Suyanti, and Muhammad Syaifullah. “Berbagai Pendekatan Hermeneutika Dalam 
Studi Islam: Sebuah Studi Literatur [Various Approaches to Hermeneutics in Islamic 
Studies: A Study of Literature].” Act. Islam. Counsenesia: Couns. Res. & Appl. 2, no. 1 
(2022): 51–60. https://doi.org/10.59027/aiccra.v2i1.224. 

Syafani, Shania R, and Tressyalina Tressyalina. “Penerapan E-Book Interaktif Berbasis 
Kearifan Lokal Dalam Pembelajaran Teks Biografi.” Educaniora Journal of Education 
and Humanities 1, no. 2 (2023): 16–22. https://doi.org/10.59687/educaniora.v1i2.27. 

Tohri, Ahmad, Abdul Rasyad, Muhammad Sururuddin, and Lalu M Istiqlal. “The Urgency 
of Sasak Local Wisdom-Based Character Education for Elementary School in East 
Lombok, Indonesia.” International Journal of Evaluation and Research in Education 
(Ijere) 11, no. 1 (2022): 333. https://doi.org/10.11591/ijere.v11i1.21869. 

Utami, Kartika N. “Kebebasan Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’An.” Kalimah 16, no. 
1 (2018): 23. https://doi.org/10.21111/klm.v16i1.2511. 

Widiyaningsih, Ariya E, and Muhammad Yani. “Partisipasi Masyarakat Dalam Mewujudkan 
Desa Sadar Kerukunan Antarumat Beragama Di Desa Laban Kecamatan Menganti 
Kabupaten Gresik.” JCMS 7, no. 1 (2023): 44–60. 
https://doi.org/10.26740/jcms.v7n1.p44-60. 

Widiyanti, Erna. “Tepa Selira Sebagai Solusi Untuk Bullying Pendidikan.” Jurnal Sains Sosio 
Humaniora 8, no. 2 (2024): 83–87. https://doi.org/10.22437/jssh.v8i2.39273. 

Yulianah, Yuyun, and N I Kusmiati. “Substantive Justice in Women’s Inheritance Rights: A 
Welfare and Deliberation Approach in Indonesia.” International Journal of Social 
Science and Human Research 08, no. 10 (2025). https://doi.org/10.47191/ijsshr/v8-
i10-06. 

Yusuf, Muhammad, Nahdhiyah Nahdhiyah, and Kamaluddin N Marjuni. “Building 
Character of Bugis Community in Bone From the Perspective of Quran and Local 
Wisdom.” El Harakah Jurnal Budaya Islam 24, no. 2 (2022): 193–220. 
https://doi.org/10.18860/eh.v24i2.17047. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ihya’ Ulumudin, et.al – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1438 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Ziatohri, and Hajjah Nadiah. “Konsep Perdamaian Perspektif Al-Qur’an Dan Tripitaka.” 
Jri 2, no. 2 (2024): 22–44. https://doi.org/10.33476/jri.v2i2.206. 

 


