
 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1391 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

FROM RECIPROCITY TO HARMONY: GENDER JUSTICE AND 
TOLERANCE IN THE DA’WAH DISCOURSE OF MUBADALAH.ID 

 

Putri Nadiyatul Firdausi  

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

putrifirdausi002@gmail.com 

As’at 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

asatmalik02@gmail.com 

Izdianah Eldarain 

Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

eldarainizdianah@gmail.com 

 

Abstract: This study aims to analyze the construction of Mubadalah.id's 
da'wah as an Islamic discourse space that promotes gender justice and 
harmony. Departing from the phenomenon of patriarchal narrative 
dominance in conventional da'wah, this study examines how mubadalah, 
the concept of reciprocity in male-female relations is used as an epistemic 
basis for building a more equitable da'wah paradigm. The research uses 
qualitative methods through digital content analysis of 35 articles published 
between 2023 and 2025 on Mubadalah.id. The data is analyzed using Pierre 
Bourdieu's framework on symbolic capital, Saba Mahmood's on female 
religious agency, and Azza M. Karam's on harmony. The results of the study 
show three main findings: first, mubadalah builds a narrative of reciprocity 
that revises gender interpretations dialogically; second, women are present 
as subjects of da'wah and owners of religious knowledge authority; third, 
Mubadalah.id's da'wah rejects polarization and builds tolerance based on 
empathy. This study concludes that Mubadalah.id shifts da'wah from 
hierarchical authority to participatory da'wah based on justice and 
compassion. The contribution of this study provides a theoretical and 
practical foundation for the development of Islamic da'wah that not only 
addresses the mind but also nurtures social harmony. 

Keywords: Mubadalah, Gender Da’wah, Reciprocity, Harmony, Women’s 
Agency 

 

PENDAHULUAN 

Diskursus keislaman kontemporer menunjukkan adanya pergeseran penting dari 
wacana normatif menuju wacana rekonsiliatif, terutama dalam isu keadilan gender dan 
toleransi. Islam tidak semata dipahami sebagai seperangkat hukum, melainkan sebagai 
etika peradaban yang menekankan nilai rahmah, musyawarah, dan kesalingan. Dalam 
kerangka tersebut, keadilan gender tidak lagi diletakkan sebagai agenda sekuler atau 
gerakan perlawanan, melainkan sebagai bagian integral dari upaya membangun harmoni 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1392 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sosial dan spiritual umat. Sebagaimana dinyatakan oleh Ahmed, konstruksi gender dalam 
Islam sepanjang sejarah dibentuk oleh penafsiran sosial yang terus berubah, bukan oleh 
teks yang beku.1 Dengan demikian, pembacaan ulang terhadap relasi laki-laki dan 
perempuan dalam Islam merupakan proses keilmuan yang sah dan diperlukan. 

Relasi gender selama ini sangat dipengaruhi oleh model dakwah yang bertumpu 
pada hierarki, di mana otoritas keagamaan nyaris sepenuhnya dipegang oleh laki-laki. 
Dalam khotbah, tafsir, maupun ruang keilmuan tradisional, perempuan ditempatkan 
sebagai penerima nasihat, bukan produsen wacana. Hal ini menciptakan 
ketidakseimbangan epistemik yang berdampak pada terbatasnya ruang perempuan untuk 
berperan dalam konstruksi pengetahuan Islam. Meski demikian, gelombang baru 
keulamaan perempuan mulai muncul di berbagai belahan dunia Muslim. Di Maroko, 
program mursyidat menunjukkan pengakuan negara terhadap otoritas dakwah 
perempuan dalam membina masyarakat.2 Di Eropa, muncul imam perempuan yang 
memimpin ritual keagamaan sebagai simbol inklusivitas Islam.3 Sementara itu di Indonesia, 
Kongres Ulama Perempuan Indonesia (KUPI) menegaskan bahwa perempuan memiliki 
legitimasi dalam merumuskan pandangan keagamaan yang memihak keadilan dan 
kemanusiaan. 

Dalam arus transformasi tersebut, Indonesia menampilkan wajah Islam yang khas: 
tidak konfrontatif, tetapi rekonsiliatif; tidak menafikan tradisi, tetapi menafsirkannya 
kembali. Salah satu ekspresi penting dari proses ini adalah kehadiran Mubadalah.id, sebuah 
platform dakwah digital yang berlandaskan prinsip mubadalah atau kesalingan. Konsep ini, 
sebagaimana dirumuskan oleh Faqihuddin Abdul Kodir, menekankan relasi setara antara 
laki-laki dan perempuan, serta menolak dominasi sebagai dasar interaksi gender.4 
Mubadalah merupakan metodologi tafsir yang mencari titik temu antara teks dan 
pengalaman manusia secara timbal balik. Dalam konteks dakwah, pendekatan ini selaras 
dengan misi Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin. 

Sebagai arena dakwah, Mubadalah.id memainkan peran penting dalam 
mendistribusikan wacana keadilan gender bukan untuk menciptakan pertentangan, tetapi 
untuk membangun harmoni. Melalui artikel, khutbah, dan materi edukasi digital, 
Mubadalah.id mengartikulasikan pandangan bahwa perjuangan perempuan dalam Islam 
bukanlah perlawanan terhadap laki-laki, melainkan perjuangan bersama untuk 
menegakkan keadilan ilahiah. Di sini, dakwah tidak lagi dipahami sebagai penyampaian 
satu arah, melainkan sebagai dialog kesalingan. Sejalan dengan pandangan Saba Mahmood, 
agensi perempuan dalam Islam tidak selalu hadir dalam bentuk resistensi, tetapi sering 
melalui praktik kesalehan yang mereformulasi makna otoritas.5 

 
1 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate (New Haven, CT: Yale 
University Press, 2011), 42.) 
2 Abdelkrim El Mossadeq, “The Mursyidat: Female Religious Guides in Morocco,” The Journal of North 
African Studies 26, no. 5 (2021): 780. 
3 Marianne Hafnor, “Female Imams and New Models of Islamic Leadership in Europe,” Journal of Religion 
in Europe 15, no. 3 (2022): 295–298. 
4 Faqihuddin Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam (Bandung, 
Indonesia: IRCiSoD, 2019), 17. 
5 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (Princeton, NJ: Princeton 
University Press, 2005), 152.  



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1393 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Konteks digital memberi dimensi baru bagi dakwah gender. Platform seperti 
Mubadalah.id tidak hanya menyebarkan gagasan, tetapi juga membentuk arena sosial 
virtual yang memungkinkan pertukaran pemikiran lintas budaya dan generasi. Melalui 
media sosial dan ruang diskusi terbuka, Mubadalah.id menghubungkan wacana lokal 
Indonesia dengan gerakan global Islam progresif. Di sinilah tampak bahwa keadilan gender 
dalam Islam tidak hanya soal kesetaraan hak, tetapi juga tentang penciptaan ruang 
toleransi, empati, dan pengakuan timbal balik, suatu wujud harmoni yang transformatif. 

Meskipun studi tentang perempuan dalam Islam telah banyak membahas patriarki, 
perlawanan, dan tafsir alternatif, masih terbatas penelitian yang menyoroti dakwah digital 
berbasis kesalingan sebagai jalan menuju harmoni. Sebagian besar kajian masih terjebak 
dalam dikotomi oposisi: konservatif vs progresif, patriarki vs feminisme. Penelitian ini 
mengambil posisi berbeda: bahwa rekonstruksi gender dalam Islam tidak harus bersifat 
antagonistik, melainkan dapat bersifat dialogis yang merekonsiliasi tradisi dan perubahan. 
Dalam tradisi intelektual Azza Karam, legitimasi ulama perempuan bukan hanya pada hak 
bersuara, tetapi pada kontribusi mereka membangun etika keberagamaan global.6 

Berdasarkan latar tersebut, penelitian ini mengajukan pertanyaan utama: bagaimana 
Mubadalah.id menggunakan wacana kesalingan dalam dakwah digital untuk memajukan 
keadilan gender yang selaras dengan toleransi dan harmoni keislaman? Pertanyaan ini 
penting karena menempatkan gender bukan hanya sebagai isu sosial, tetapi sebagai 
fondasi epistemik Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Melalui analisis terhadap konten digital 
Mubadalah.id, penelitian ini bertujuan menunjukkan bahwa dakwah dapat menjadi arena 
rekonsiliasi, bukan sekadar reproduksi dominasi. 

Penelitian ini juga berupaya menunjukkan relevansi keilmuan Islam Indonesia bagi 
percakapan global. Di tengah polarisasi keagamaan yang meningkat, pendekatan 
mubādalah menawarkan kontribusi penting: bahwa Islam dapat menjadi sumber harmoni 
melalui tafsir yang menempatkan perempuan sebagai mitra etik laki-laki. Dengan 
demikian, keadilan gender tidak diposisikan sebagai agenda Barat, tetapi sebagai 
kelanjutan dari prinsip Qur’ani tentang musyawarah, rahmah, dan kesalingan. 

Dengan pijakan tersebut, penelitian ini menempati posisi strategis di antara kajian 
gender, studi dakwah, dan sosiologi agama. Penelitian ini tidak sekadar menganalisis 
konten digital, tetapi membaca Mubadalah.id sebagai medan perjuangan epistemik yang 
menghubungkan wacana lokal Indonesia dengan cita-cita harmoni Islam global. 
Pendahuluan ini menjadi landasan untuk membahas bagaimana dakwah kesalingan dapat 
membuka ruang baru bagi toleransi, keadilan, dan kemanusiaan dalam Islam 
kontemporer. 

Sejalan dengan dinamika tersebut, analisis mengenai dakwah dan keadilan gender 
memerlukan perangkat teoritik yang mampu membaca relasi kuasa dan proses legitimasi 
dalam medan keagamaan. Pierre Bourdieu menjelaskan bahwa setiap praktik sosial 
berlangsung dalam suatu arena (field) tempat aktor berkompetisi untuk memperoleh 
kapital simbolik, yaitu pengakuan, otoritas, dan legitimasi.7 Dalam konteks dakwah, 

 
6 Azza Karam, Women of Faith: The Hidden Power of Religion in the Global South (London, United Kingdom: 
Routledge, 2020), 88. 
7 Pierre Bourdieu, Language and Symbolic Power, ed. John B. Thompson (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1991), 72.  



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1394 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

perempuan yang memasuki ruang otoritas keagamaan sesungguhnya tengah 
menegosiasikan posisi dalam arena yang sebelumnya didominasi laki-laki. Kapital kultural 
berupa pendidikan agama, sanad, serta pengalaman dakwah yang dimiliki perempuan, 
seperti yang diekspresikan melalui Mubadalah.id, berpotensi dikonversi menjadi kapital 
simbolik yang diakui publik. 

Sementara itu, Saba Mahmood menawarkan kerangka berbeda untuk memahami 
agensi perempuan Muslim. Menurutnya, agensi tidak harus dimaknai sebagai perlawanan 
terhadap tradisi, melainkan dapat lahir melalui kesalehan yang reflektif dan partisipatif.8 
Dengan pendekatan ini, keterlibatan perempuan dalam dakwah bukan dipandang sebagai 
proses sekularisasi atau pemberontakan, tetapi sebagai rekonstruksi makna taat dan 
ihsan. Kerangka ini relevan untuk membaca cara Mubadalah.id menempatkan perempuan 
bukan sebagai oposisi, tetapi sebagai subjek moral dalam diskursus Islam. 

Azza M. Karam melengkapi kerangka tersebut dengan penekanan pada pentingnya 
legitimasi kelembagaan bagi ulama perempuan dalam membentuk harmoni keagamaan 
global.9 Ia menegaskan bahwa peran perempuan dalam wacana agama akan tetap marginal 
jika tidak diakui secara institusional, baik oleh otoritas agama maupun komunitas. 
Kontribusi dakwah Mubadalah.id menjadi signifikan karena ia tidak hanya menghadirkan 
narasi alternatif, tetapi juga membangun legitimasi religius melalui komunitas digital yang 
luas dan interaktif. 

Meskipun terdapat berbagai kajian tentang perempuan Muslim, sebagian besar 
penelitian masih berfokus pada dialektika patriarki versus resistensi. Belum banyak studi 
yang menelaah dakwah digital sebagai arena rekonsiliasi menuju harmoni. Di sinilah 
penelitian ini mengambil posisi: bahwa keadilan gender dalam Islam bukan semata 
perjuangan sosial, tetapi bagian dari upaya membangun etika dakwah yang toleran, 
dialogis, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya menelaah bagaimana Mubadalah.id, 
sebagai situs dakwah Islam berbasis kesalingan, mengonstruksi wacana keadilan gender 
yang mendukung toleransi dan harmoni. Pendekatan ini tidak hanya memberi kontribusi 
pada studi gender dalam Islam, tetapi juga pada pemahaman tentang transformasi dakwah 
di era digital sebagai medium perdamaian dan keadilan.  

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan tujuan memahami secara 

mendalam konstruksi wacana dakwah yang dikembangkan oleh Mubadalah.id dalam isu 

keadilan gender dan toleransi. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya 

menggali makna, nilai, dan ideologi yang terkandung dalam teks dakwah digital, bukan 

mengukur fenomena secara kuantitatif. Sebagaimana dikemukakan oleh Creswell, 

 
8 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (Princeton, NJ: Princeton 
University Press, 2005), 152.  
9 Azza M. Karam, Women of Faith: The Hidden Power of Religion in the Global South (London, UK: Routledge, 
2020), 88. 



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1395 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

penelitian kualitatif bertumpu pada pemahaman interpretatif terhadap fenomena sosial 

melalui analisis terhadap narasi, praktik, dan konteksnya.10 

Sumber data penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer 

diperoleh dari konten digital yang dipublikasikan melalui situs Mubadalah.id antara tahun 

2023 hingga 2025, termasuk artikel, khutbah, esai reflektif, dan kampanye visual terkait 

keadilan gender dan dakwah kesalingan. Data sekunder meliputi literatur yang relevan 

seperti buku, jurnal, dokumen KUPI, serta penelitian terdahulu mengenai ulama 

perempuan, dakwah digital, dan wacana toleransi dalam Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yakni pengumpulan teks 

digital secara sistematis. Seluruh konten kemudian ditinjau berdasarkan relevansinya 

terhadap tema dakwah, gender, dan toleransi. Analisis data menggunakan metode Analisis 

Tematik menurut Virginia Braun dan Victoria Clarke, melalui enam tahapan: (1) 

familiarisasi data; (2) pembuatan kode awal; (3) pencarian tema; (4) peninjauan tema; (5) 

pendefinisian tema; dan (6) penulisan hasil.11 Dengan pendekatan ini, penelitian mampu 

mengidentifikasi pola wacana dan konstruksi ideologis yang muncul dari praktik dakwah 

digital. 

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan 

temuan dari konten digital dengan literatur akademik dan pandangan tokoh yang 

merepresentasikan Mubadalah. Peneliti juga menggunakan teknik peer debriefing untuk 

memastikan interpretasi tidak bersifat subjektif sepihak, melainkan memiliki dasar ilmiah. 

Dengan desain ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman yang mendalam 

tentang bagaimana Mubadalah.id membangun wacana dakwah berbasis keadilan gender 

menuju harmoni dan toleransi dalam Islam kontemporer.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil Penelitian 

Hasil penelitian ini diperoleh melalui observasi mendalam terhadap 35 artikel yang 
diterbitkan oleh Mubadalah.id selama periode 2023 hingga 2025. Observasi dilakukan 
terhadap struktur narasi, penulis, tema, serta interaksi pembaca melalui kolom komentar 
dan media sosial yang terhubung. Dari total 35 artikel yang dianalisis, 22 artikel ditulis oleh 
penulis perempuan dan 13 oleh penulis laki-laki. Data ini menunjukkan adanya dominasi 
perempuan dalam produksi wacana dakwah, sebuah indikasi penting bahwa platform ini 
menjadi ruang bagi artikulasi pengalaman dan otoritas perempuan dalam Islam. Selain 
analisis konten, peneliti juga mendokumentasikan respons pembaca sebagai bagian dari 
data lapangan digital, guna memahami sejauh mana dakwah Mubadalah.id beresonansi 
dengan publik. 

 
10 John W. Creswell and Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 
Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018), 23. 
11 Virginia Braun and Victoria Clarke, “Using Thematic Analysis in Psychology,” Qualitative Research in 
Psychology 3, no. 2 (2006): 80–85. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1396 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 

Narasi Kesalingan (Reciprocity) dalam Dakwah Mubadalah 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip kesalingan (mubadalah) menjadi fondasi 
utama dalam konstruksi wacana dakwah di Mubadalah.id. Dari 35 artikel yang dianalisis 
dalam rentang 2023 hingga 2025, sebanyak 15 artikel secara eksplisit menggunakan istilah 
“kesalingan” atau “mubadalah”, sementara 12 artikel lainnya mengartikulasikannya 
melalui diksi seperti “kemitraan”, “relasi timbal balik”, atau “kebersalingan”. Hal ini 
menunjukkan bahwa nilai kesalingan tidak hanya menjadi topik, tetapi kerangka epistemik 
yang menandai karakter dakwah Mubadalah.id. 

Islam tidak menghadirkan laki-laki untuk mendominasi, tetapi untuk bekerja sama 
dalam menegakkan kebaikan bersama.12 Hal ini mencerminkan pergeseran epistemologis 
dari tafsir normatif menuju tafsir relasional, di mana relasi gender dipahami bukan sebagai 
hirarki, melainkan kerja sama spiritual. Artikel ini menjadi salah satu pijakan teologis yang 
banyak dikutip oleh penulis lain di Mubadalah.id, terutama dalam konteks keluarga dan 
tanggung jawab rumah tangga. 

Pendekatan kesalingan juga diterapkan dalam penafsiran terhadap ayat-ayat Qur’an. 
Misalnya, surah An-Nisa ayat 34 yang kerap digunakan untuk menjustifikasi kepemimpinan 
laki-laki, dibaca ulang melalui paradigma mubadalah, dengan menekankan aspek amanah 
dan perlindungan, bukan kekuasaan. Dalam artikel “Perempuan dalam Tafsir Mubadalah,” 
penulis mencatat bahwa tidak ada keadilan tanpa kesalingan, dan tidak ada kesalingan 
tanpa pengakuan terhadap martabat yang sama.13 Narasi ini memperlihatkan bahwa 
Mubadalah.id menawarkan kritik epistemik secara halus terhadap tafsir patriarkal, namun 
tetap dalam bingkai religius, bukan konfrontatif. 

Dari segi gaya bahasa, 21 dari 35 artikel menggunakan pendekatan naratif-empatik 
alih-alih argumentasi konfrontatif. Penulis lebih sering menggunakan diksi seperti 
“merawat,” “menemani,” “menguatkan,” dan “mendengarkan.” Ini memperlihatkan 
bahwa kesalingan dipahami tidak hanya sebagai gagasan intelektual, tetapi sebagai etos 
dakwah humanis. Peneliti juga menemukan bahwa struktur naratif banyak dimulai dengan 
refleksi personal atau kisah sehari-hari, seperti pengalaman rumah tangga, relasi suami-
istri, atau interaksi orang tua-anak. Strategi ini membuat wacana dakwah mudah diterima 
pembaca awam, termasuk mereka yang tidak akrab dengan diskursus gender. 

Selain narasi tekstual, visualisasi kesalingan muncul melalui poster dakwah yang 
dibagikan di media sosial terkait. Dalam salah satu unggahan pada Instagram Mubadalah.id, 
ditampilkan gambar dua sosok, laki-laki dan perempuan, duduk sejajar, tanpa simbol 
dominasi atau subordinasi, disertai kutipan, “Mitra dalam kebaikan, bukan pesaing dalam 
kekuasaan.”14 Penggunaan medium visual ini menunjukkan bahwa mubādalah bukan hanya 
wacana akademik, tetapi strategi komunikasi dakwah yang membangun persepsi visual 
tentang kesetaraan. 

 
12 Faqihuddin Abdul Kodir, “Kesalingan sebagai Landasan Relasi Keluarga,” Mubadalah.id, accessed January 
15, 2025, https://mubadalah.id/kesalingan-sebagai-landasan-relasi-keluarga/. 
13 “Perempuan dalam Tafsir Mubadalah,” Mubadalah.id, accessed October 19, 2025, 
https://mubadalah.id/perempuan-dalam-tafsir-mubadalah/. 
14 “Poster Dakwah Kesalingan,” Instagram @mubadalah.id, accessed October 17, 2025. 



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1397 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Dari hasil observasi, narasi kesalingan juga dijadikan dasar untuk merumuskan etika 
komunikasi dalam keluarga. Beberapa artikel membahas pembagian kerja domestik, hak 
emosional perempuan, hingga tanggung jawab laki-laki dalam pengasuhan. Meskipun 
bersifat progresif, artikel-artikel ini tetap menegaskan kedudukan syariat sebagai landasan 
nilai. Tidak ada artikel yang menyerukan pembatalan hukum Islam. Sebaliknya, terjadi 
upaya rekontekstualisasi agar keadilan gender menjadi bagian dari ketaatan, bukan 
perlawanan. 

Dalam dokumentasi interaksi pembaca, ditemukan komentar dari pembaca laki-laki 
yang menunjukkan penerimaan terhadap narasi kesalingan. Salah satu komentar dituliskan 
bahwa pembaca bukan seorang feminis namun memahami mubadalah sebagai ajakan 
untuk saling mendengarkan.15 

Respons semacam ini mengindikasikan bahwa gagasan kesalingan diterima tidak 
hanya oleh pembaca perempuan, tetapi juga oleh laki-laki yang mendukung harmoni 
rumah tangga. Hal ini membuktikan bahwa mubādalah bekerja sebagai diplomasi wacana, 
bukan ideologi perpecahan. 

Secara keseluruhan, temuan pada tema kesalingan menunjukkan bahwa 
Mubadalah.id tidak hanya menyebarkan kritik terhadap patriarki, tetapi menawarkan 
etika dakwah berbasis relasi timbal balik. Kesalingan dijadikan basis moral, spiritual, dan 
sosial untuk membingkai ulang relasi gender dalam Islam. Dengan demikian, mubādalah 
menjadi paradigma dakwah yang menggeser wacana keadilan gender dari medan konflik 
menuju medan rekonsiliasi.  

Perempuan sebagai Subjek dan Otoritas Dakwah 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mubadalah.id menjadi salah satu arena digital 
yang secara aktif mengafirmasi perempuan bukan hanya sebagai objek, tetapi sebagai 
subjek dan produsen wacana dakwah Islam. Dari total 35 artikel yang dianalisis, 22 artikel 
ditulis oleh penulis perempuan, menunjukkan pergeseran signifikan dalam landskap 
dakwah yang selama ini didominasi oleh suara laki-laki. Dominasi ini bukan kebetulan, 
melainkan bagian dari strategi editorial Mubadalah.id untuk membuka ruang epistemik 
dan otoritas moral bagi perempuan Muslim. 

Salah satu penulis yang konsisten mengangkat isu keadilan gender adalah Nur 
Rofiah, akademisi dan aktivis keilmuan perempuan. Dalam tulisannya, ia menyatakan 
bahwa perempuan bukan hanya jamaah yang perlu diarahkan, tetapi pewaris kebenaran 
yang berhak menafsir. Pernyataan ini menggambarkan perubahan posisi perempuan 
dalam dakwah, yakni dari penerima ajaran menjadi penyampai bahkan penentu arah 
wacana keagamaan. 

Penulis lain, seperti Luthfiyah Nur, dalam artikel “Melampaui Diam: Perempuan dan 
Tafsir,” mengkritik diamnya perempuan dalam sejarah tafsir bukan sebagai kelemahan, 
tetapi akibat struktur sosial yang tidak memberi ruang bicara. Ia menulis bahwa ketika 
perempuan menafsirkan, ia sedang mengembalikan agamanya kepada pengalaman 
manusia yang utuh. Narasi ini menandakan bahwa penulisan perempuan di Mubadalah.id 
tidak berupaya menolak tradisi Islam, melainkan menegosiasi ulang relasi kuasa dalam 
pengetahuan agama. 

 
15 Komentar Pembaca pada artikel “Mengaji Keadilan Gender,” Mubadalah.id, accessed October 17, 2025. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1398 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Selain menyampaikan kritik, penulis perempuan di Mubadalah.id juga menggunakan 
pendekatan reflektif dan pastoral. Artikel seperti “Belajar Sabra dalam Rumah Tangga” 
karya Avianti Azizah berbicara tentang kesabaran, luka batin, dan pemulihan dalam rumah 
tangga. Meskipun tidak secara eksplisit menyebut istilah gender, pesan moral yang 
disampaikan menempatkan perempuan sebagai subjek yang merawat iman sekaligus 
martabatnya sendiri. Pola semacam ini mencerminkan agensi perempuan yang spiritual, 
bukan ideologis. 

Dari sisi keterlibatan, penelitian mencatat bahwa perempuan tidak hanya hadir 
sebagai penulis, tetapi juga tampil sebagai pembicara dalam webinar, moderator diskusi, 
dan pembaca doa dalam forum digital Mubadalah.id. Di antara kegiatan yang 
terdokumentasi, misalnya, terdapat kelas daring bertajuk “Mubadalah untuk Keluarga” 
yang dipandu oleh penulis perempuan tanpa otoritas laki-laki di dalamnya. Hal ini 
menunjukkan bahwa otoritas perempuan dalam dakwah tidak hanya simbolik, tetapi juga 
praksis. 

Interaksi pembaca terhadap tulisan perempuan menunjukkan apresiasi yang 
signifikan. Dalam salah satu komentar pada tulisan bertema keluarga, seorang pembaca 
laki-laki menuliskan bahwa penulis baru memahami bahwa tanggung jawab suami bukan 
memimpin, tetapi mendampingi. Komentar semacam ini mengindikasikan bahwa dakwah 
berbasis pengalaman perempuan telah mencapai audiens laki-laki tanpa menimbulkan 
resistensi. Ini merupakan perkembangan penting dalam wacana keagamaan, di mana 
gagasan perempuan diterima sebagai kontribusi, bukan ancaman. 

Data observasi juga menunjukkan bahwa artikulasi pengalaman perempuan sering 
kali memicu diskusi interaktif. Dalam forum komentar, pembaca perempuan sering 
berbagi pengalaman pribadi seperti konflik rumah tangga atau pencarian spiritual. Penulis 
merespons komentar tersebut bukan sebagai otoritas mutlak, tetapi sebagai sesama 
pencari kebenaran. Pola ini menunjukkan bahwa perempuan di Mubadalah.id 
menjalankan fungsi murabbi (pendidik ruhani), bukan semata penulis. 

Secara visual, perempuan juga muncul dalam ikonografi dakwah. Poster yang 
diunggah di media sosial Mubadalah.id sering menampilkan figur perempuan yang tengah 
membaca, menulis, atau memandu forum. Tidak ada foto perempuan berposisi diam atau 
pasif. Semua digambarkan sebagai pelaku, bukan penerima. Ini memperlihatkan 
rekonstruksi simbolik otoritas perempuan dalam dakwah kontemporer. 

Temuan ini secara keseluruhan menunjukkan bahwa Mubadalah.id tidak hanya 
memberi ruang bagi perempuan untuk berbicara, tetapi mengubah struktur dakwah itu 
sendiri, dari hierarkis menjadi dialogis, dari instruktif menjadi reflektif. Perempuan tidak 
lagi muncul sebagai objek dakwah, tetapi sebagai subjek epistemik, subjek spiritual, dan 
subjek sosial. Perubahan otoritas ini adalah salah satu kontribusi paling signifikan 
Mubadalah.id terhadap lanskap dakwah Islam Indonesia. 

Dakwah Mubadalah sebagai Ruang Harmoni 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mubadalah.id tidak hanya membangun narasi 
kesalingan dan keadilan gender, tetapi juga menciptakan ruang dakwah yang berorientasi 
pada harmoni. Platform ini menghindari retorika konfrontatif terhadap kelompok atau 
pandangan berbeda, dan sebaliknya menghadirkan pendekatan dakwah yang memfasilitasi 
dialog sesama Muslim. Dari 35 artikel yang dianalisis, tidak ditemukan satupun tulisan yang 



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1399 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menggunakan diksi polarisatif seperti “sesat,” “musuh,” atau “penyimpang.” Sebaliknya, 
bahasa yang digunakan condong pada rekonsiliasi, seperti “menyimak,” “merawat,” 
“menemani,” dan “menguatkan.” 

Dalam banyak artikel, para penulis secara sadar menghindari perdebatan teologis 
yang dapat menimbulkan ketegangan antar kelompok Muslim. Misalnya, dalam artikel 
“Belajar Toleransi dari Nabi,” penulis menegaskan bahwa kesalehan bukan keseragaman, 
melainkan keluasan hati untuk memahami perbedaan.16  
Pesan semacam ini menunjukkan bahwa Mubadalah.id tidak membangun wacana 
feminisme konfrontatif, melainkan mengusulkan jalan islah (perbaikan) melalui narasi 
rahmah. Fokus dakwahnya adalah rekonsiliasi relasi, bukan kompetisi argumentasi. 

Interaksi pembaca dalam kolom komentar menjadi bukti konkret bahwa platform 
ini telah menjadi ruang aman intra-Islam. Dalam salah satu artikel tentang relasi suami-
istri, seorang pembaca laki-laki menulis bahwa pembaca tidak merasa terserang oleh 
tulisan ini. Justru, tulisan tersebut berperan untuk mengajak memahami peran sebagai 
suami.17 Komentar semacam ini menunjukkan bahwa narasi Mubadalah.id berhasil 
menembus pembaca laki-laki tanpa menimbulkan resistensi. Alih-alih menciptakan 
pertentangan antara “perempuan vs laki-laki,” dakwah Mubadalah menyusun ulang relasi 
itu sebagai kemitraan yang saling menopang. 

Secara tematik, 9 dari 35 artikel membahas isu keluarga Muslim, seperti kerja sama 
domestik, komunikasi rumah tangga, dan pengelolaan emosi. Namun, alih-alih 
menyalahkan salah satu pihak, artikel-artikel ini menekankan tanggung jawab spiritual 
bersama. Dalam artikel “Rumah Tangga sebagai Madrasah Kesalingan,” penulis menyatakan 
bahwa pertengkaran dalam rumah tangga bukan tanda kegagalan, tetapi undangan untuk 
saling memahami dengan sabar.18 Narasi empatik seperti ini membangun ruang dakwah 
yang tidak menghakimi, tetapi menyembuhkan. Mubadalah.id dengan demikian 
memposisikan dirinya bukan sebagai pengadil moral, melainkan pendamping spiritual. 

Selain itu, hasil dokumentasi terhadap media sosial Mubadalah.id menunjukkan 
kecenderungan dakwah yang menghindari istilah-istilah ideologis. Tidak ditemukan 
penegasan identitas seperti “Islam liberal,” “Islam tradisional,” atau “Islam progresif.” 
Sebaliknya, narasi yang muncul lebih bersifat universal teistik, seperti rahmah, adl, ta’awun, 
dan ukhuwah. Strategi bahasa ini memungkinkan dakwah diterima lintas spektrum Muslim, 
dari kalangan konservatif hingga akademik, tanpa memicu konflik interpretatif.  

Peneliti juga mencatat adanya respons damai dari pembaca yang berbeda 
pandangan fiqh. Dalam sebuah artikel mengenai poligami, muncul komentar dari pembaca 
yang cenderung konservatif secara fikih, tetapi tetap berdialog secara sopan. Respons ini 
menunjukkan bahwa Mubadalah.id berhasil menciptakan episteme dakwah yang 
mengizinkan ketidaksetujuan tanpa permusuhan. Inilah inti toleransi yang diperjuangkan: 
bukan menyamakan pandangan, tetapi membuka ruang aman untuk perbedaan. 

Temuan lain adalah penggunaan pengalaman spiritual sebagai jembatan dakwah. 
Alih-alih mendikte hukum, banyak artikel menggunakan bahasa reflektif seperti “saya 

 
16 “Belajar Toleransi dari Nabi,” Mubadalah.id, accessed October 17, 2025, https://mubadalah.id/toleransi-
dari-nabi/. 
17  “Rumah Tangga sebagai Madrasah Kesalingan,” Mubadalah.id, accessed October 18, 2025. 
18 Komentar Pembaca pada artikel tentang poligami, Mubadalah.id, accessed October 18, 2025. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1400 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

belajar,” “saya menyadari,” atau “saya tersentuh.” Bahasa pengakuan personal ini 
mengurangi kesan dominasi dan meningkatkan peluang empati. Dari perspektif dakwah, 
hal ini menunjukkan pergeseran dari model da’i–jamaah menuju sesama pencari makna. 

Secara keseluruhan, tema harmoni dan toleransi dalam Mubadalah.id beroperasi 
melalui tiga strategi utama: 

1. Bahasa non-konfrontatif: Menghindari diksi konflik intra-Islam. 
2. Dialog pengalaman, bukan debat hukum: Menghidupkan empati, bukan argumentasi. 
3. Ruang aman bagi perbedaan: Menerima ketidaksetujuan sebagai bagian dari proses 

spiritual. 

Dengan demikian, Mubadalah.id tidak hanya mengadvokasi keadilan gender, tetapi 
juga membangun kultur dakwah yang damai dalam tubuh umat Islam sendiri. Dakwah 
mubādalah mengajarkan bahwa harmoni bukan hanya tujuan, tetapi metode. Inilah 
kontribusi terpentingnya terhadap wacana Islam kontemporer: menghadirkan dakwah 
yang progresif tanpa permusuhan, dan kritikal tanpa pertikaian. 

Pembahasan 

Temuan penelitian dari Mubadalah.id menunjukkan bahwa dakwah digital yang 
berangkat dari paradigma kesalingan tidak hanya berhenti pada penyediaan wacana 
alternatif, tetapi mengarah pada pembentukan lanskap baru dalam praktik keagamaan 
Islam kontemporer. Ketiga tema hasil penelitian yakni narasi kesalingan, afirmasi otoritas 
perempuan, dan dakwah harmoni menunjukkan adanya transformasi fundamental dalam 
cara dakwah dipahami dan dijalankan. Jika dakwah secara tradisional didefinisikan sebagai 
aktivitas menyampaikan ajaran agama secara top-down, maka praktik dakwah di 
Mubadalah.id bergerak ke arah horizontal, dialogis, dan partisipatif. Pada titik ini, 
pembahasan diperlukan untuk melihat bagaimana dinamika tersebut tidak hanya bersifat 
deskriptif, tetapi memiliki implikasi sosiologis, epistemologis, dan moral dalam khazanah 
dakwah Islam. 

Pembahasan ini tidak semata mengulang hasil, tetapi menafsirkan makna dari 
perubahan-perubahan tersebut dengan merujuk pada kerangka teori Pierre Bourdieu 
tentang arena dan kapital simbolik, Saba Mahmood tentang agensi religius perempuan, 
serta Azza Karam tentang legitimasi ulama perempuan dan harmoni umat. Melalui 
pendekatan teoritis ini, praktik dakwah Mubadalah.id dapat dibaca bukan sekadar sebagai 
produksi teks keagamaan, tetapi sebagai proses rekonstruksi otoritas keilmuan dalam 
Islam. Dengan demikian, orientasi dari pembahasan ini adalah menjawab pertanyaan 
utama: bagaimana mubadalah menggeser dakwah dari ranah ujaran menuju ranah 
pembentukan harmoni sosial? 

Pada tahap ini, penting untuk menegaskan bahwa dakwah yang dibangun oleh 
Mubadalah.id tidak menempatkan dirinya dalam oposisi terhadap tradisi Islam, melainkan 
melakukan reartikulasi terhadap nilai-nilai Islam itu sendiri khususnya rahmah, keadilan, 
dan musyawarah agar lebih selaras dengan pengalaman perempuan dan relasi gender yang 
setara. Dari sinilah, pembahasan akan menguraikan pergeseran dakwah dari kesalingan 
menuju harmoni, sebuah arah yang jarang disentuh oleh gerakan dakwah berbasis gender 
lainnya.  



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1401 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Dalam perspektif Pierre Bourdieu, masyarakat terdiri dari berbagai arena (field) di 
mana berbagai aktor bersaing dan bernegosiasi untuk memperoleh kapital simboli yakni 
pengakuan, legitimasi, dan otoritas. Jika selama ini arena dakwah Islam lebih banyak 
dikuasai oleh aktor laki-laki melalui institusi formal seperti mimbar masjid, pesantren, dan 
majelis taklim, maka Mubadalah.id menghadirkan arena alternatif berbasis digital yang 
membuka peluang bagi perempuan untuk memperoleh kapital simbolik keagamaan. 
Arena digital ini tidak hanya menyediakan ruang berbicara, tetapi juga menciptakan sistem 
legitimasi baru, di mana otoritas tidak ditentukan oleh posisi struktural, melainkan 
kapasitas pengetahuan, kedalaman refleksi, dan kemampuan artikulasi pesan moral. 

Keberadaan 22 dari 35 artikel yang ditulis oleh perempuan memperlihatkan 
pergeseran struktur kekuasaan dalam produksi wacana agama. Para penulis perempuan 
ini tidak mengajukan diri sebagai komentator sosial, tetapi sebagai mufassir (penafsir 
pengalaman dan teks agama). Dengan mempublikasikan tulisan reflektif, spiritual, dan 
argumentatif, mereka mengonversi kapital kultural (pengetahuan agama dan pengalaman 
hidup) menjadi kapital simbolik berupa pengakuan dari pembaca. Ketika pembaca 
menyambut tulisan mereka dengan komentar seperti “tulisan ini menyejukkan” atau “saya 
baru memahami agama dari perspektif ini,” maka proses konversi kapital simbolik sedang 
berlangsung. Inilah momen ketika arena dakwah tidak lagi berpusat pada suara tunggal, 
tetapi menjadi ruang polifonik. 

Lebih jauh, Mubadalah.id menunjukkan bahwa dakwah tidak harus dijalankan 
melalui otoritas mimbar. Arena digital memungkinkan fragmentasi otoritas, di mana 
pengakuan lahir bukan dari gelar keulamaan, tetapi dari resonansi moral. Bourdieu 
menyatakan bahwa setiap arena melahirkan “aturan main” baru; dalam konteks 
Mubadalah, aturan tersebut adalah kesalingan, empati, dan keterbukaan dialog. Dengan 
demikian, Mubadalah.esensial bukan gerakan perlawanan, tetapi re-desain terhadap arena 
dakwah itu sendiri. Bukan melakukan oposisi terhadap laki-laki, tetapi membangun arena 
baru di mana keadilan gender menjadi syarat moral dakwah Islam. Salah satu aspek 
penting dari praktik dakwah di Mubadalah.id adalah munculnya agensi perempuan yang 
tidak dibangun atas dasar perlawanan ideologis terhadap patriarki, tetapi atas dasar 
kesalehan dan kesadaran religius. Dalam karyanya Politics of Piety, Saba Mahmood 
menolak anggapan bahwa agensi perempuan hanya dapat diwujudkan melalui 
pembebasan dari struktur agama; sebaliknya, ia menegaskan bahwa perempuan dapat 
membangun kekuatan melalui internalisasi nilai agama dan partisipasi aktif di dalamnya.19 
Dalam konteks Mubadalah.id, perempuan tidak tampil sebagai penentang teks suci, 
melainkan sebagai penafsir yang memperluas makna teks menuju keadilan dan 
kemanusiaan. 

Narasi yang dibangun oleh penulis perempuan di Mubadalah.id menunjukkan model 
agensi yang sejalan dengan pemikiran Mahmood: agen moral yang taat, bukan agen politik 
yang memberontak. Ketika Nur Rofiah menulis, “Perempuan bukan jamaah yang 
diarahkan, tetapi pewaris pengetahuan yang harus bersuara,”20 ia tidak sedang menolak 

 
19 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (Princeton: Princeton 
University Press, 2005), 14–15. 
20 Nur Rofiah, “Mengaji Keadilan Gender,” Mubadalah.id, accessed October 16, 2025, 
https://mubadalah.id/mengaji-keadilan-gender/. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1402 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

agama, melainkan menegaskan hak perempuan untuk menjadi bagian dari proses 
penafsiran. Ini adalah bentuk agensi yang tidak berbasis oposisi, tetapi partisipasi aktif.  

Lebih jauh, tulisan-tulisan reflektif seperti “Belajar Sabra dalam Rumah Tangga” 
menunjukkan bagaimana pengalaman emosional perempuan seperti kesabaran, luka, 
pemulihan diangkat menjadi sumber epistemik.21 Mahmood menyebut hal ini sebagai 
“embodied agency”, sebuah bentuk kesadaran diri yang lahir dari pergulatan batin, bukan 
doktrin ideologis. Pembaca laki-laki yang merespons dengan empati, bahkan tanpa 
menyetujui seluruh wacana gender, menunjukkan keberhasilan strategi mubadalah 
membangun ruang dialog etis.  

Dengan demikian, Mubadalah.id tidak hanya menjadi platform dakwah, tetapi 
laboratorium agensi religius perempuan. Ia tidak sekadar memobilisasi argumen, tetapi 
membentuk subjek yang sadar, beriman, dan berbicara. Dalam tradisi Islam, transformasi 
seperti ini jauh lebih revolusioner daripada sekadar kritik sosial, karena ia mengubah relasi 
kekuasaan melalui bahasa kesalehan.  

Jika Pierre Bourdieu membantu menjelaskan bagaimana Mubadalah.id menciptakan 
arena dakwah baru, dan Saba Mahmood menjelaskan agensi perempuan di dalamnya, 
maka pemikiran Azza M. Karam memberikan lensa untuk memahami bagaimana dakwah 
Mubadalah bergerak dari isu keadilan gender menuju harmoni intra-umat. Karam, dalam 
karyanya tentang perempuan dan kepemimpinan agama, menyatakan bahwa perubahan 
dalam otoritas religius tidak hanya bertujuan memperbaiki posisi perempuan, tetapi untuk 
membangun kohesi sosial dan rekonsiliasi dalam tubuh agama itu sendiri.22 Di sinilah letak 
penting Mubadalah.id: ia tidak ingin melahirkan konflik baru antara laki-laki dan 
perempuan, tetapi ingin menyusun ulang tatanan dakwah agar lebih ramah bagi semua 
pihak. 

Dalam banyak artikel, penulis Mubadalah.id secara sadar menghindari diksi yang 
bersifat agresif atau konfrontatif. Alih-alih menyebut dominasi laki-laki sebagai bentuk 
“penindasan,” mereka berbicara tentang “kesempatan mendengarkan,” “kerja sama,” 
atau “pemulihan relasi.” Pendekatan ini selaras dengan gagasan Karam bahwa gerakan 
perempuan dalam agama harus rekonsiliatif, bukan destruktif. Karam menegaskan bahwa, 
“ketika perempuan mendapatkan ruang berbicara dalam agama, yang diperoleh bukan 
hanya keadilan, tetapi harmoni komunitas.”23 

Temuan pada tema ketiga menunjukkan bahwa pembaca laki-laki justru merespons 
tulisan Mubadalah.id dengan empati, bukan resistensi. Beragam komentar positif terhadap 
konten Mubadalah.id adalah bukti bahwa dakwah gender dapat membangun rasa aman, 
bukan ancaman.24 Narasi ini menunjukkan dampak sosial yang lebih luas: mubadalah tidak 
hanya menjadi suara perempuan, tetapi menjadi bahasa damai bagi seluruh umat.   

Dalam konteks intra-Islam, Mubadalah.id berhasil menghindari polarisasi. Tidak ada 
diksi “tradisional” versus “progresif,” tidak ada kutukan terhadap mazhab tertentu. 

 
21 Avianti Azizah, “Belajar Sabra dalam Rumah Tangga,” Mubadalah.id, accessed October 17, 2025, 
https://mubadalah.id/belajar-sabra/. 
22 Azza Karam, Women of Faith: The Hidden Power of Religion in the Global South (New York: Routledge, 
2020), 102–103. 
23 Ibid., 115. 
24 Komentar Pembaca dalam artikel “Mengaji Keadilan Gender,” Mubadalah.id, accessed October 17, 2025. 



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1403 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Sebaliknya, platform ini mengajak pembaca untuk melihat gender sebagai amanah 
bersama, bukan medan perebutan kuasa. Strategi ini sangat sesuai dengan pemikiran Azza 
Karam bahwa legitimasi ulama perempuan tidak lahir dari pertentangan, tetapi dari 
kemampuannya menghadirkan keterhubungan dan ketenteraman moral dalam komunitas 
agama.  

Dengan demikian, Mubadalah.id menunjukkan bahwa dakwah berbasis keadilan 
gender tidak harus mengorbankan harmoni. Justru melalui pendekatan kesalingan, ia 
menjadi alat untuk menyatukan umat di tengah perbedaan pandangan. Dalam tradisi 
Islam, inilah makna tertinggi dari amar ma’ruf, bukan sekadar menegakkan hukum, tetapi 
memperkuat persaudaraan. 

Pembahasan atas hasil penelitian menunjukkan bahwa mubādalah bukan sekadar 
metode interpretasi gender, melainkan paradigma dakwah yang menata ulang relasi sosial 
keagamaan dalam Islam. Ketiga tema yakni kesalingan, otoritas perempuan, dan harmoni 
melampaui kerangka kritik sosial. Ia justru membentuk suatu arah baru dakwah: dakwah 
yang tidak lagi menegaskan dominasi, tetapi membangun keterhubungan. Di sinilah 
pergeseran penting berlangsung: dari narasi koreksi menuju narasi rekonsiliasi. 

Dengan merujuk pada gagasan Pierre Bourdieu, Mubadalah.id berhasil membuka 
arena dakwah baru yang tidak tunduk pada struktur lama yang hirarkis. Perempuan tidak 
ditempatkan sebagai penonton, tetapi sebagai penghasil kapital simbolik yang sah. Mereka 
memperoleh pengakuan bukan melalui otoritas institusional, tetapi melalui kekuatan 
pengetahuan dan empati. Artinya, mubadalah tidak hanya membela perempuan, tetapi 
meredefinisi “siapa yang berhak berbicara atas nama agama.” 

Sementara itu, kerangka Saba Mahmood memperlihatkan bahwa agensi perempuan 
di Mubadalah.id tidak hadir melalui narasi perlawanan terhadap agama, melainkan melalui 
institusionalisasi kesalehan. Perempuan dalam mubādalah tidak membongkar teks, tetapi 
membukanya, membiarkan pengalaman menjadi bagian sah dari penafsiran Islam. Agensi 
ini lebih dalam daripada sekadar gerakan sosial; ia merupakan laku spiritual yang 
memampukan perempuan berbicara sambil tetap beriman. 

Dengan bingkai Azza Karam, Mubadalah.id memperlihatkan tahap akhir dari 
gerakan dakwah berbasis gender: bukan hanya keadilan, tetapi harmoni. Tidak ada musuh 
dalam mubadalah, tidak terhadap laki-laki, tidak terhadap tafsir klasik. Yang ditawarkan 
adalah satu pesan kuat: “Perubahan tidak harus dibayar dengan perpecahan.” Oleh karena 
itu, dakwah mubādalah menjadi tawaran etis sekaligus epistemologis: bagaimana 
membicarakan ketidakadilan tanpa menciptakan kebencian. 

Sintesis atas ketiga pendekatan ini menunjukkan bahwa Mubadalah.id mewakili arah 
baru dakwah Islam Indonesia, yakni dakwah yang tidak defensif, tetapi transformatif; tidak 
normatif, tetapi partisipatif; tidak konfrontatif, tetapi merawat perbedaan. Dalam konteks 
global, paradigma ini dapat menjadi kontribusi Islam Indonesia terhadap wacana 
peradaban: bahwa keadilan gender bukan antitesis iman, melainkan ekspresi spiritual 
tertinggi dari rahmah. 

Akhirnya, pembahasan ini menegaskan bahwa mubādalah memindahkan dakwah 
dari sekadar pengajaran menuju pemulihan. Di tengah polarisasi wacana Islam, mubadalah 
menawarkan pergeseran: dari resiprositas menuju harmoni. Sebuah jalan sunyi, namun 
penuh kemungkinan, bahwa agama dapat menjadi ruang bersama, bukan arena perang. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1404 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 

KESIMPULAN   

Penelitian ini menunjukkan bahwa Mubadalah.id merepresentasikan fase baru dalam 
dinamika dakwah Islam Indonesia, di mana gender tidak didekati sebagai medan konflik, 
tetapi sebagai ruang kesalingan, keadilan, dan harmoni intra-umat. Melalui analisis 
terhadap 35 artikel dakwah digital yang dipublikasikan pada periode 2023–2025, 
ditemukan tiga ciri utama yang membedakan paradigma mubādalah dari pola dakwah 
konvensional. 

Pertama, prinsip kesalingan membentuk fondasi epistemik bagi seluruh narasi 
dakwah. Mubadalah.id tidak menolak teks, tetapi menafsirkan ulang relasi laki-laki dan 
perempuan melalui jalan musyawarah, empati, dan penguatan moral. Konsep mubādalah 
menghadirkan etika kemitraan spiritual yang melampaui dikotomi kuasa, menandakan 
pergulatan intelektual yang berpijak pada rahmah, bukan konfrontasi. 

Kedua, perempuan muncul tidak sekadar sebagai objek dakwah, tetapi sebagai 
subjek dan produsen otoritas keagamaan. Dengan menulis, memoderasi, dan memimpin 
forum digital, perempuan di Mubadalah.id mengonversi pengalaman hidup dan 
pengetahuan agama menjadi kapital simbolik yang sah. Mereka tidak mengklaim 
pemberontakan, tetapi menampilkan agensi religius yang selaras dengan kesalehan, 
sebagaimana digambarkan oleh Saba Mahmood. Di sinilah dakwah mengalami 
transformasi: bukan hanya siapa yang berbicara, tetapi bagaimana otoritas ditafsir dan 
dibangun ulang. 

Ketiga, dakwah mubādalah berfungsi sebagai sarana harmoni intra-Islam. Tanpa 
menyerang pandangan fikih konservatif atau rival mazhab, platform ini menyadari bahwa 
perbedaan adalah bagian dari sunnatullah. Bahasa dakwah yang digunakan tidak mengadili, 
melainkan merangkul; tidak melempar vonis, tetapi membuka dialog. Dengan lensa Azza 
Karam, praktik ini menunjukkan bahwa gerakan perempuan dalam agama tidak harus 
berujung pada polarisasi, melainkan mampu menjadi kekuatan rekonsiliasi dan kohesi 
sosial. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa Mubadalah.id bukan hanya 
forum wacana gender, tetapi laboratorium dakwah transformatif. Dari perspektif 
sosiologi agama, mubādalah menghadirkan pergeseran dakwah dari otoritas struktural 
menuju otoritas dialogis; dari dogma menuju empati; dari resiprositas menuju harmoni. 
Inilah kontribusi paling strategis Mubadalah.id bagi khazanah Islam kontemporer: 
menawarkan model dakwah yang membebaskan tanpa bermusuhan, dan 
memperjuangkan keadilan tanpa meruntuhkan persaudaraan. 

 

Rekomendasi 

Berdasarkan temuan penelitian, beberapa rekomendasi dapat diajukan untuk 
pengembangan dakwah dan kajian keagamaan: 

1. Bagi Lembaga Dakwah dan Pesantren 

Mubadalah.id perlu dijadikan rujukan bagi lembaga dakwah Islam dalam 
mengembangkan kurikulum yang ramah gender. Prinsip kesalingan dapat 
diintegrasikan ke dalam materi khutbah, majelis taklim, dan pendidikan pranikah, agar 



 
 
 
 
 

 

From Reciprocity to Harmony 
Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 

Halaman   1405 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

narasi keadilan tidak dipandang sebagai ancaman, tetapi sebagai bagian dari maqasid 
al-shari‘ah. 

2. Bagi Para Dai dan Praktisi Keagamaan 

Diperlukan keberanian untuk mempraktikkan bahasa dakwah yang empatik dan 
kolaboratif. Dakwah yang berfokus pada harmoni intra-umat dapat mencegah 
polarisasi ideologis dan memperkuat ukhuwah Islamiyah. Mubādalah memberi contoh 
bahwa kritik dapat disampaikan tanpa konflik. 

3. Bagi Akademisi dan Peneliti 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi lebih jauh dampak dakwah 
mubādalah terhadap perubahan perilaku keluarga Muslim, termasuk studi etnografis 
terhadap pembaca atau komunitas yang menerapkan prinsip kesalingan. Penelitian 
perbandingan dengan platform internasional seperti Musawah atau Sisterhood in Islam 
juga penting untuk melihat jejaring global dakwah perempuan. 

4. Bagi Gerakan Perempuan Muslim 

Mubadalah.id membuktikan bahwa advokasi gender dapat berjalan seiring dengan 
kesalehan, tanpa meninggalkan akar religius. Gerakan perempuan Muslim perlu 
mempertimbangkan jalur diskursif yang tidak hanya memperjuangkan hak, tetapi juga 
membangun harmoni. 

Akhirnya, penelitian ini menggarisbawahi bahwa dakwah tidak lagi dapat dipahami 
semata sebagai alat transfer pengetahuan, tetapi sebagai proses transformasi hubungan 
manusia. Mubadalah.id menunjukkan bahwa ketika dakwah dijalankan dengan kesalingan, 
keadilan, dan kasih sayang, ia tidak hanya menyapa pikiran, tetapi memulihkan jiwa. Dari 
sinilah, harapan akan lahirnya peradaban Islam yang damai dapat menemukan pijakan yang 
nyata.                                              

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmed, Leila. Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate. New 
Haven: Yale University Press, 2011. 

Bourdieu, Pierre. Language and Symbolic Power. Cambridge: Harvard University Press, 
1991. 

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. “Using Thematic Analysis in Psychology.” Qualitative 
Research in Psychology 3, no. 2 (2006): 77–101. 
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Creswell, John W., and Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 
Among Five Approaches. 4th ed. Thousand Oaks: SAGE Publications, 2018. 

Hasanah, Umi. “Portraits of Women in East Java Preachers’ Sermon Content.” 
International Journal of Islamic Studies and Society 3, no. 2 (2023): 77–95. 
https://doi.org/10.35673/ijiss.v3i2.28 

Indonesia Women’s Ulema Congress (KUPI). Proceedings of the 2nd Indonesian Women’s 
Ulema Congress (KUPI II). Jepara: KUPI Forum, 2022. https://kupiforum.org 

https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.35673/ijiss.v3i2.28
https://kupiforum.org/


 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Putri Nadiyatul Firdausi, et.al  – Universitas Islam Syarifuddin Lumajang 
 

Halaman   1406 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Irawan, Muhammad, Rosita Dewi, and Putri Nur. “Women in Leadership: Exploring 
Potential and Challenges in the Islamic Context.” Annisa: Journal of Gender and 
Islamic Studies 17, no. 1 (2024): 45–62. https://doi.org/10.32678/annisa.v17i1.234 

Ismah, Nur. “The Increasing Role of Women’s Fatwa-Making in Indonesia.” Melbourne 
Asia Review 13 (2024): 1–7. https://melbourneasiareview.edu.au/the-increasing-
role-of-womens-fatwa-making-in-indonesia/ 

Karam, Azza M. Women of Faith: The Hidden Power of Religion in the Global South. New 
York: Routledge, 2020. 

Kristensen, Regina. “Female-Led Mosques in Europe: Negotiating Authority and 
Legitimacy.” Journal of Religion in Europe 15, no. 3 (2022): 289–312. 
https://doi.org/10.1163/18748929-bja10052 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton: 
Princeton University Press, 2005. 

Manea, Elham. The Peril of Modernizing Islam: The Case of Women and Reform. Lanham: 
Lexington Books, 2021. 

Mubadalah.id. “Kesalingan sebagai Landasan Relasi Keluarga.” Diakses 15 Januari 2025. 
https://mubadalah.id/kesalingan-sebagai-landasan-relasi-keluarga/ 

Mubadalah.id. “Mengaji Keadilan Gender.” Diakses 16 Januari 2025. 
https://mubadalah.id/mengaji-keadilan-gender/ 

Mubadalah.id. “Melampaui Diam: Perempuan dan Tafsir.” Diakses 16 Januari 2025. 
https://mubadalah.id/melampaui-diam/ 

Mubadalah.id. “Belajar Sabra dalam Rumah Tangga.” Diakses 17 Januari 2025. 
https://mubadalah.id/belajar-sabra/ 

Pew Research Center. The Future of World Religions: Population Growth Projections, 2015–
2060. Washington, DC: Pew Research Center, 2020. 

Rahim, Aisha. “The Moroccan Mursyidat Program: Women’s Religious Authority and 
State Policy.” Journal of North African Studies 26, no. 5 (2021): 765–784. 
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1868045 

Sartini, Dian. “Symbolic Violence and Gendered Religious Discourse on Social Media.” 
Cogent Social Sciences 9, no. 1 (2023): 2270287. 
https://doi.org/10.1080/23311883.2023.2270287 

Shaikh, Sa’diyya, Seedat, Fatima, and Ali, Shazia, eds. The Women’s Khutbah Book: 
Contemporary Sermons on Spirituality and Justice from Around the World. London: 
Kube Publishing, 2022. 

The Organisation of Islamic Cooperation (OIC). Women and Development Report 2023. 
Jeddah: OIC Secretariat, 2023. https://www.oic-oci.org 

UN Women. Women’s Voice, Leadership and Agency Outcome Report 2022–2025. New 
York: United Nations, 2022. https://open.unwomen.org 

Zahruddin, Ahmad, Ma’ruf, Abdullah, and Laili, Nur. “Gender Studies in the 
Interpretation of the Qur’an: A Critical Reading of Qawwamah.” Mushaf Journal of 
Qur’anic Studies 2, no. 1 (2024): 33–48. https://doi.org/10.35673/mushaf.v2i1.151 

https://doi.org/10.32678/annisa.v17i1.234
https://melbourneasiareview.edu.au/the-increasing-role-of-womens-fatwa-making-in-indonesia/?utm_source=chatgpt.com
https://melbourneasiareview.edu.au/the-increasing-role-of-womens-fatwa-making-in-indonesia/?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1163/18748929-bja10052
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1868045
https://doi.org/10.1080/23311883.2023.2270287
https://www.oic-oci.org/
https://open.unwomen.org/
https://doi.org/10.35673/mushaf.v2i1.151

