
 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1362 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 

INTEGRASI NILAI ISLAM DAN BUDAYA LOKAL PESANTREN 
DALAM PEMBENTUKAN HARMONI SOSIAL-EKONOMI DI 
PONDOK PESANTREN NAZHATUT THULLAB SAMPANG 

 

Maryam Qadarin 

Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

maryamqadarin@gmail.com  

Hidayatul Islamiyah 

Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Hidayatulislamiyah423@gmail.com  

 

Abstract: Islamic boarding schools (pesantren) serve as vital institutions 
for both religious education and socio-economic empowerment. This study 
investigates the integration of Islamic values and Madurese local culture in 
fostering socio-economic harmony at Pondok Pesantren Nazhatut Thullab 
Sampang. Adopting a mixed-methods approach, quantitative data from 60 
respondents were analyzed using SEM-PLS, complemented by qualitative 
insights from seven key informants. Findings reveal that Islamic values—
particularly honesty (shiddiq) and trustworthiness (amanah)—significantly 
contribute to socio-economic harmony (β = 0.435), while local cultural 
values such as hard work (karkar colpe) and religiosity (abantal sadhat, 
apajung Alla, asapo’ salawat) exert a slightly stronger influence (β = 
0.521). The synergy of both value systems cultivates ethical, just, and 
barakah-oriented economic practices. Through the One Pesantren One 
Product (OPOP) initiative, the pesantren successfully harmonizes spiritual 
and material dimensions, illustrating how faith-based institutions can 
promote sustainable socio-economic development grounded in local 
wisdom. 

Keywords: Islamic values, Madurese local culture, socio-economic 
harmony, pesantren, entrepreneurship 

 

PENDAHULUAN 

Pondok pesantren di Indonesia memiliki peran multidimensi yang melampaui 
fungsinya sebagai lembaga pendidikan agama. Sejak masa perkembangannya, pesantren 
telah menjadi pusat pembinaan karakter, pengembangan keilmuan Islam, sekaligus agen 
transformasi sosial-ekonomi masyarakat 1 Keberadaan pesantren tidak dapat dipisahkan 
dari konteks kultural masyarakat sekitarnya, khususnya di Madura yang memiliki tradisi 
religiusitas yang kuat. Masyarakat Madura dikenal dengan filosofi hidup abantal sadhat, 

 
1 Fauziah, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Yang Efektif,” DINAMIKA: Jurnal Kajian Pendidikan Dan 
Keislaman 2, no. 1 (2017.): 27-51. 

mailto:maryamqadarin@gmail.com
mailto:Hidayatulislamiyah423@gmail.com


 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1363 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

apajung Alla, asapo' salawat yang menggambarkan totalitas keislaman dalam setiap aspek 
kehidupan.2 Nilai-nilai ini terinternalisasi dalam sistem pendidikan pesantren dan 
membentuk pola pikir serta perilaku santri dalam berinteraksi dengan lingkungan sosial-
ekonominya. 

Integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal Madura menciptakan karakteristik 
pesantren yang unik. Nilai-nilai Islam fundamental seperti kejujuran (shiddiq), amanah, 
keadilan ('adl), dan persaudaraan (ukhuwah) menjadi landasan etika dalam setiap aktivitas 
ekonomi pesantren.3 Di sisi lain, budaya lokal Madura yang menekankan etos kerja keras 
(karkar colpe), ketaatan hierarkis (buppa, babu, guruh ban ratoh), dan semangat gotong 
royong memberikan warna tersendiri dalam praktik pengelolaan ekonomi pesantren.4 
Perpaduan ini menciptakan ekosistem sosial-ekonomi yang tidak hanya produktif secara 
material, tetapi juga bermakna secara spiritual. 

Dalam konteks kewirausahaan pesantren, nilai-nilai Islam dan budaya lokal berfungsi 
sebagai modal sosial yang membentuk praktik bisnis beretika. Entrepreneurship berbasis 
nilai spiritual telah terbukti mampu mengintegrasikan dimensi ekonomi dengan tanggung 
jawab sosial.5 Pesantren tidak sekadar mengejar keuntungan finansial, melainkan 
mengutamakan kemaslahatan bersama (maslahah 'ammah) dan keberkahan (barakah) 
dalam setiap aktivitas usahanya. Pendekatan ini sejalan dengan konsep humane 
entrepreneurship yang menekankan keseimbangan antara aspek ekonomi dan nilai-nilai 
kemanusiaan 6 

Program One Pesantren One Product (OPOP) menjadi salah satu implementasi nyata 
dari integrasi nilai Islam dan budaya lokal dalam kegiatan ekonomi pesantren. Program ini 
mendorong setiap pesantren untuk mengembangkan produk unggulan yang tidak hanya 
berorientasi pada keuntungan, tetapi juga pada pemberdayaan santri dan masyarakat 
sekitar.7 Di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang, program OPOP diwujudkan 
melalui berbagai unit usaha seperti Koperasi RAKHIS, Klinik NATA Medika, peternakan, 
persewaan alat berat, dan pertambangan yang dikelola dengan prinsip kerjasama dan 
transparansi. 

Harmoni sosial-ekonomi dalam konteks pesantren mencerminkan keseimbangan 
antara kesejahteraan material dan spiritual warga pesantren. Penelitian terdahulu 
menunjukkan bahwa pesantren dengan penguatan nilai religiusitas dan etos kerja 

 
2 Abd Hannan, “Islam Moderat Dan Tradisi Popular Pesantren: Strategi Penguatan Islam Moderat Di 
Kalangan Masyarakat Madura Melalui Nilai Tradisi Popular Islam Berbasis Pesantren,” Jurnal Sosiologi 
Dialektika 13, no. 2 (2020): 152–168. 
3 M. Syafi’i Antonio, Muhammad SAW The Super Leader Super Manager (Jakarta: Tazkia Multimedia & ProLM 
Centre, 2014). 
4 M Yanto, R Raimuna, and AbidinZ, “Akulturasi Budaya Madura Dalam Konteks Keagamaan Berbasis Sistem 
Islamic Education,",” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2020): 147-157. 
5 Ifa Latifa Fitriani and Muhammad Hakiki, “Implementation of Islamic Entrepreneurial Culture in Islamic 
Boarding Schools,” International Journal of Innovation, Creativity and Change 11, no. 11 (2020): 452–69. 
6 Grisna Anggadwita and Leo-Paul Dana, “Empowering Islamic Boarding Schools by Applying the Humane 
Entrepreneurship Approach: The Case of Indonesia,” International Journal of Entrepreneurial Behavior & 
Research 27, no. 6 (2021): 1580–604. 
7 Widodo S and T.R Nugroho, “Model Pendidikan Kewirausahaan Bagi Santri Untuk Mengatasi 
Pengangguran Di Pedesaan,” Jurnal MIMBAR 30, no. 2 (2014): 157–66. 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1364 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

cenderung memiliki tingkat solidaritas sosial dan ekonomi yang lebih tinggi. 8 Namun 
demikian, pemahaman mendalam tentang bagaimana nilai Islam dan budaya lokal 
berinteraksi secara sinergis dalam membentuk harmoni ini masih memerlukan eksplorasi 
lebih lanjut, khususnya dalam konteks pesantren Madura yang memiliki karakteristik 
budaya yang khas. 

Meskipun banyak kajian telah dilakukan mengenai entrepreneurship pesantren dan 
budaya Madura secara terpisah, penelitian yang mengintegrasikan kedua aspek ini dalam 
kerangka harmoni sosial-ekonomi masih terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk mengisi 
celah tersebut dengan menganalisis bagaimana nilai-nilai Islam dan kearifan lokal Madura 
berinteraksi dalam membentuk harmoni sosial-ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut 
Thullab Sampang. Secara khusus, penelitian ini mengkaji pengaruh nilai Islam dan nilai lokal 
Madura terhadap harmoni sosial-ekonomi, serta mengeksplorasi praktik internalisasi nilai-
nilai tersebut dalam kegiatan ekonomi pesantren. Dengan menggunakan pendekatan 
mixed methods yang mengombinasikan analisis kuantitatif dan kualitatif, penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif tentang dinamika integrasi nilai 
dalam pengembangan ekonomi pesantren berbasis kearifan lokal. 

 

METODE 

1. Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan mixed methods dengan desain konvergen 
paralel, di mana data kuantitatif dan kualitatif dikumpulkan secara bersamaan 
kemudian diintegrasikan pada tahap interpretasi 9 Pendekatan ini dipilih untuk 
memperoleh pemahaman yang lebih mendalam dan komprehensif tentang 
fenomena integrasi nilai Islam dan budaya lokal dalam pembentukan harmoni sosial-
ekonomi pesantren. Data kuantitatif digunakan untuk mengukur besaran pengaruh 
variabel, sementara data kualitatif memberikan penjelasan kontekstual tentang 
bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasi dan dipraktikkan dalam kehidupan 
sehari-hari pesantren. 

2. Lokasi dan Waktu Penelitian 

Penelitian dilaksanakan di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang, Madura, 
Jawa Timur. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa pesantren 
tersebut memiliki karakteristik yang representatif dalam mengintegrasikan nilai 
Islam dengan budaya lokal Madura, serta telah mengimplementasikan berbagai unit 
usaha ekonomi melalui program OPOP. Penelitian berlangsung selama periode 
enam bulan, yang memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi mendalam 
terhadap dinamika sosial-ekonomi pesantren dalam berbagai situasi dan kondisi. 

3. Populasi dan Sampel 

Untuk tahap kuantitatif, populasi penelitian mencakup seluruh warga Pondok 
Pesantren Nazhatut Thullab yang terlibat dalam kegiatan ekonomi pesantren, 

 
8 Asrika Noviyanti, “Pembiasaan Jiwa Entrepreneurship Dalam Pengembangan Ekonomi Kreatif Di Pondok 
Pesantren,” JIHBIZ: Jurnal Ekonomi, Keuangan Dan Perbankan Syariah 5, no. 1 (n.d.): 66–80. 
9 John W Creswell and Vicki L. Plano Clark, Designing and Conducting Mixed Methods Research, 3rd Ed, 3rd 
ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018). 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1365 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

termasuk pengurus, santri, dan karyawan. Sampel penelitian ditentukan 
menggunakan teknik purposive sampling dengan kriteria responden yang telah 
terlibat aktif dalam kegiatan ekonomi pesantren minimal selama satu tahun. Total 
responden yang berpartisipasi dalam survei kuantitatif adalah 60 orang, yang terdiri 
dari pengurus unit usaha, santri yang terlibat dalam kegiatan produktif, dan 
karyawan yang mengelola berbagai unit bisnis pesantren. 

Untuk tahap kualitatif, informan dipilih secara purposive berdasarkan pengetahuan 
dan pengalaman mereka dalam pengelolaan ekonomi pesantren. Sebanyak tujuh 
informan kunci berpartisipasi dalam wawancara mendalam, yang terdiri dari kyai 
sebagai pimpinan pesantren, pengurus Koperasi RAKHIS, pengelola Klinik NATA 
Medika, serta pengurus unit usaha peternakan, persewaan alat berat, dan 
pertambangan. Pemilihan informan yang beragam ini bertujuan untuk memperoleh 
perspektif yang komprehensif tentang praktik internalisasi nilai dalam berbagai 
bidang usaha pesantren. 

4.Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data kuantitatif dilakukan melalui kuesioner terstruktur yang telah 
melalui uji validitas dan reliabilitas. Kuesioner mengukur tiga variabel utama: nilai 
Islam, nilai lokal Madura, dan harmoni sosial-ekonomi. Setiap variabel dijabarkan 
menjadi beberapa indikator yang diukur menggunakan skala Likert 1-5. Variabel nilai 
Islam mencakup indikator kejujuran, amanah, keadilan, dan ukhuwah. Variabel nilai 
lokal Madura mencakup religiusitas (abantal sadhat, apajung Alla, asapo' salawat), 
etos kerja keras (karkar colpe), ketaatan (buppa, babu, guruh ban ratoh), dan gotong 
royong. Sementara itu, variabel harmoni sosial-ekonomi diukur melalui indikator 
solidaritas sosial, keadilan ekonomi, kesejahteraan bersama, dan keberlanjutan 
usaha. 

Pengumpulan data kualitatif dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth 
interview) dan observasi partisipatif. Wawancara dilakukan dengan panduan 
pertanyaan semi-terstruktur yang memungkinkan fleksibilitas untuk menggali 
informasi lebih dalam sesuai konteks. Topik wawancara mencakup pemahaman 
informan tentang nilai Islam dan budaya lokal, praktik internalisasi nilai dalam 
kegiatan ekonomi, serta tantangan dan strategi dalam menyeimbangkan orientasi 
spiritual dan material. Observasi partisipatif dilakukan untuk mengamati langsung 
praktik pengelolaan usaha dan interaksi sosial-ekonomi dalam kehidupan sehari-hari 
pesantren. 

Analisis Data 

Data kuantitatif dianalisis menggunakan Structural Equation Modeling - Partial Least 
Square (SEM-PLS) dengan bantuan perangkat lunak SmartPLS 4.0. SEM-PLS dipilih karena 
kemampuannya dalam menganalisis hubungan kausal antara variabel laten dengan jumlah 
sampel yang relatif kecil dan tanpa mensyaratkan asumsi distribusi normal 10 Analisis 
dilakukan dalam dua tahap: evaluasi model pengukuran (outer model) untuk menguji 
validitas dan reliabilitas indikator, dan evaluasi model struktural (inner model) untuk 

 
10 Joseph F. Hair et al., A Primer on Partial Least Squares Structural Equation Modeling (PLS-SEM), 3rd ed. 
(housand Oaks, CA: SAGE Publications, n.d.). 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1366 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menguji hipotesis pengaruh antar variabel. Kriteria evaluasi meliputi loading factor > 0,7, 
Average Variance Extracted (AVE) > 0,5, Composite Reliability > 0,7, dan nilai path 
coefficient dengan p-value < 0,05. 

Data kualitatif dianalisis menggunakan teknik analisis tematik dengan pendekatan 
Miles dan Huberman, yang mencakup tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan11 Proses analisis dimulai dengan transkripsi verbatim dari rekaman 
wawancara, dilanjutkan dengan pengkodean data untuk mengidentifikasi tema-tema yang 
muncul. Tema-tema tersebut kemudian dikategorisasi berdasarkan kerangka konseptual 
penelitian dan diintegrasikan dengan hasil analisis kuantitatif untuk memberikan 
pemahaman yang lebih komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

1. Hasil Analisis Kuantitatif 

Evaluasi model pengukuran (outer model) menunjukkan bahwa seluruh 
indikator memiliki nilai loading factor di atas 0,7, yang mengindikasikan validitas 
konvergen yang baik. Untuk variabel nilai Islam, indikator kejujuran (shiddiq) 
menunjukkan loading factor tertinggi sebesar 0,87, diikuti oleh amanah (0,83), 
keadilan (0,79), dan ukhuwah (0,76). Hal ini menunjukkan bahwa kejujuran 
merupakan nilai Islam yang paling kuat terinternalisasi dalam praktik ekonomi 
pesantren, diikuti oleh kepercayaan dan amanah yang menjadi fondasi dalam setiap 
transaksi dan kerjasama bisnis. 

Untuk variabel nilai lokal Madura, etos kerja keras (karkar colpe) memiliki 
loading factor tertinggi sebesar 0,85, diikuti oleh religiusitas (abantal sadhat) sebesar 
0,82, ketaatan (buppa, babu, guruh ban ratoh) sebesar 0,80, dan gotong royong 
sebesar 0,78. Tingginya loading factor etos kerja keras menunjukkan bahwa budaya 
Madura yang menekankan ketekunan, disiplin, dan pantang menyerah sangat 
dominan dalam membentuk perilaku ekonomi warga pesantren. Sementara itu, nilai 
religiusitas yang tinggi mencerminkan bahwa setiap aktivitas ekonomi dipandang 
sebagai bagian dari ibadah dan mencari ridha Allah. 

Variabel harmoni sosial-ekonomi menunjukkan bahwa seluruh indikatornya 
juga memiliki loading factor yang memadai, dengan solidaritas sosial (0,84), keadilan 
ekonomi (0,82), kesejahteraan bersama (0,80), dan keberlanjutan usaha (0,77). Nilai 
Average Variance Extracted (AVE) untuk ketiga variabel masing-masing adalah 0,658 
untuk nilai Islam, 0,665 untuk nilai lokal Madura, dan 0,654 untuk harmoni sosial-
ekonomi, yang semuanya berada di atas ambang batas 0,5. Nilai Composite Reliability 
untuk ketiga variabel masing-masing adalah 0,885, 0,888, dan 0,882, yang 
mengindikasikan reliabilitas yang sangat baik. 

Evaluasi model struktural (inner model) menunjukkan bahwa nilai Islam 
berpengaruh positif dan signifikan terhadap harmoni sosial-ekonomi dengan 
koefisien jalur (β) sebesar 0,435 (p-value < 0,001). Hal ini berarti bahwa 

 
11 Matthew B Miles, A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2020). 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1367 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

peningkatan internalisasi nilai-nilai Islam seperti kejujuran, amanah, keadilan, dan 
ukhuwah akan meningkatkan harmoni sosial-ekonomi sebesar 43,5%. Pengaruh 
parsial ini menunjukkan bahwa nilai Islam memainkan peran penting dalam 
menciptakan sistem ekonomi yang beretika dan berkeadilan di pesantren. 

Nilai lokal Madura juga menunjukkan pengaruh positif dan signifikan terhadap 
harmoni sosial-ekonomi dengan koefisien jalur (β) sebesar 0,521 (p-value < 0,001). 
Pengaruh ini lebih besar dibandingkan dengan nilai Islam, yang mengindikasikan 
bahwa konteks budaya lokal memiliki peran yang sangat kuat dalam membentuk 
harmoni sosial-ekonomi di pesantren. Nilai R² sebesar 0,723 menunjukkan bahwa 
72,3% variasi harmoni sosial-ekonomi dapat dijelaskan oleh nilai Islam dan nilai lokal 
Madura secara bersama-sama, sementara sisanya dijelaskan oleh faktor-faktor lain 
di luar model. 

Pengaruh gabungan (combined effect) dari nilai Islam dan nilai lokal Madura 
terhadap harmoni sosial-ekonomi menunjukkan adanya sinergi yang kuat. Meskipun 
secara parsial nilai lokal memiliki pengaruh yang sedikit lebih besar, namun kedua 
variabel ini saling memperkuat dalam menciptakan ekosistem ekonomi pesantren 
yang harmonis. Nilai Islam memberikan fondasi etika dan prinsip moral, sementara 
nilai lokal Madura memberikan energi dan semangat dalam implementasi praktis 
aktivitas ekonomi. Interaksi antara kedua nilai ini menciptakan sistem ekonomi yang 
tidak hanya produktif secara material, tetapi juga bermakna secara spiritual dan 
sosial. 

2. Hasil Analisis Kualitatif 

a. Internalisasi Nilai Islam dalam Praktik Ekonomi Pesantren.  

Hasil wawancara mendalam menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam tidak 
hanya dipahami sebagai konsep teoritis, tetapi diimplementasikan secara konkret 
dalam setiap aspek pengelolaan ekonomi pesantren. Kejujuran (shiddiq) menjadi 
prinsip utama dalam pengelolaan keuangan dan transparansi laporan. Sebagaimana 
diungkapkan oleh pengurus Koperasi RAKHIS, 'Setiap transaksi dicatat dengan 
jelas dan dilaporkan secara berkala kepada anggota. Kami percaya bahwa 
kejujuran dalam pencatatan akan membawa keberkahan dalam usaha.' Prinsip 
amanah diwujudkan dalam tanggung jawab pengelolaan aset pesantren dan 
kepercayaan yang diberikan kepada santri dalam menjalankan unit usaha. 

Nilai keadilan ('adl) tercermin dalam sistem pembagian hasil dan alokasi 
sumber daya. Pesantren menerapkan prinsip keadilan distributif dalam 
memberikan upah kepada karyawan, bagi hasil kepada pengelola usaha, dan 
manfaat kepada masyarakat sekitar. Program beasiswa untuk santri juga 
merupakan wujud dari nilai keadilan yang memastikan akses pendidikan tidak 
terhambat oleh keterbatasan ekonomi. Sementara itu, nilai ukhuwah atau 
persaudaraan memperkuat semangat ta'awun (tolong-menolong) dalam kegiatan 
ekonomi. Unit-unit usaha pesantren tidak saling bersaing, melainkan saling 
mendukung dan berbagi sumber daya untuk mencapai tujuan bersama. 

 

 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1368 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

b. Implementasi Budaya Lokal Madura dalam Kegiatan Ekonomi.  

Religiusitas Madura yang tercermin dalam filosofi abantal sadhat, apajung 
Alla, asapo' salawat menjadi dasar spiritual setiap aktivitas ekonomi. Kyai sebagai 
pimpinan pesantren menjelaskan bahwa setiap usaha dimulai dengan doa dan niat 
untuk mencari ridha Allah. Bekerja tidak semata-mata untuk mencari keuntungan 
duniawi, tetapi juga sebagai bentuk ibadah dan pengabdian kepada Allah. Nilai ini 
menanamkan kesadaran bahwa kesuksesan sejati adalah ketika usaha yang 
dilakukan membawa manfaat bagi banyak orang dan mendapat berkah dari Allah.12 

Etos kerja keras (karkar colpe) terimplementasi dalam disiplin, ketekunan, 
dan pantang menyerah santri dan pengelola unit usaha. Santri yang terlibat dalam 
kegiatan produktif menunjukkan dedikasi tinggi, bekerja dengan tekun meskipun 
menghadapi berbagai tantangan. Budaya kerja keras ini tidak hanya berlaku dalam 
jam kerja formal, tetapi menjadi bagian dari gaya hidup pesantren yang 
menekankan produktivitas dan pemanfaatan waktu secara optimal. Sebagaimana 
diungkapkan oleh salah satu pengelola unit peternakan, 'Kami diajarkan untuk 
tidak mengeluh dalam bekerja. Setiap kesulitan adalah ujian yang harus dihadapi 
dengan kesabaran dan kerja keras.13 

Nilai ketaatan (buppa, babu, guruh ban ratoh) membangun struktur 
kepemimpinan yang jelas dan penghormatan terhadap figur otoritas. Dalam 
konteks ekonomi pesantren, kepemimpinan kyai menjadi sentral dalam 
memberikan arahan strategis dan keputusan penting terkait pengembangan usaha. 
Santri dan pengelola usaha menunjukkan loyalitas dan ketaatan terhadap arahan 
kyai, yang dipandang bukan hanya sebagai pemimpin administratif tetapi juga 
sebagai pembimbing spiritual. Struktur hierarkis ini menciptakan koordinasi yang 
baik dalam pengelolaan berbagai unit usaha pesantren. 

Semangat gotong royong menjadi modal sosial yang kuat dalam kegiatan 
ekonomi pesantren. Warga pesantren secara sukarela membantu berbagai 
kegiatan produktif tanpa menuntut upah, terutama pada saat-saat tertentu seperti 
panen atau persiapan produksi. Budaya gotong royong ini tidak hanya terjadi di 
internal pesantren, tetapi juga melibatkan masyarakat sekitar yang mendapat 
manfaat dari keberadaan unit-unit usaha pesantren. Kerjasama ini menciptakan 
ikatan sosial yang kuat dan memperluas jaringan ekonomi pesantren dengan 
komunitas sekitarnya. 

c. Sinergi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura.  

Integrasi nilai Islam dan budaya lokal Madura menciptakan sistem ekonomi 
pesantren yang unik dan berkelanjutan. Nilai-nilai Islam memberikan kerangka 
etika dan prinsip moral yang universal, sementara budaya lokal Madura 
memberikan warna dan strategi implementasi yang kontekstual. Sebagai contoh, 
prinsip kejujuran dalam Islam diperkuat oleh budaya Madura yang menjunjung 

 
12 M Ulum, “Akulturasi Santri Di Pesantren,” Jurnal Lentera: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi 20, 
no. 1 (n.d.): 45–62. 
13 Fauziah, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Yang Efektif.” 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1369 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

tinggi harga diri dan kehormatan, sehingga praktik tidak jujur dipandang bukan 
hanya sebagai dosa tetapi juga sebagai aib yang memalukan. 

Pengelola Klinik NATA Medika menjelaskan bahwa pelayanan kesehatan 
di klinik didasarkan pada prinsip keadilan dan kepedulian sosial. Tarif pelayanan 
ditetapkan dengan mempertimbangkan kemampuan ekonomi pasien, dengan 
tetap menjaga kualitas layanan. Hal ini mencerminkan integrasi antara nilai 
keadilan dalam Islam dengan semangat gotong royong dalam budaya Madura. Di 
sisi lain, unit persewaan alat berat menerapkan prinsip transparansi dalam kontrak 
dan pembayaran, di mana setiap transaksi didokumentasikan dengan baik dan 
mengikuti prosedur hukum yang berlaku, mencerminkan nilai amanah dan 
profesionalisme. 

Pembahasan 

1. Pengaruh Nilai Islam terhadap Harmoni Sosial-Ekonomi 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai Islam memiliki pengaruh signifikan 
sebesar 43,5% terhadap harmoni sosial-ekonomi pesantren. Temuan ini sejalan 
dengan penelitian terdahulu yang menekankan pentingnya nilai-nilai spiritual dalam 
membentuk perilaku ekonomi yang beretika. 14 Kejujuran (shiddiq) sebagai indikator 
dengan loading factor tertinggi (0,87) menunjukkan bahwa transparansi dan integritas 
dalam pengelolaan keuangan menjadi fondasi utama kepercayaan antarwarga 
pesantren. Tanpa kejujuran, sistem ekonomi kolektif seperti koperasi dan usaha 
bersama tidak akan dapat berjalan dengan baik. 

Amanah sebagai nilai kedua terpenting (loading factor 0,83) mencerminkan 
tanggung jawab moral dalam mengelola sumber daya. Dalam perspektif Islam, harta 
yang dikelola bukanlah milik pribadi sepenuhnya, melainkan amanah dari Allah yang 
harus dipertanggungjawabkan. Konsep ini mendorong pengelola usaha pesantren 
untuk bekerja secara profesional dan bertanggung jawab, tidak hanya kepada 
pimpinan pesantren tetapi juga kepada Allah sebagai pemilik sejati segala sesuatu. 15 
Nilai amanah ini terejawantah dalam praktik pengelolaan yang transparan, akuntabel, 
dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Keadilan ('adl) dalam distribusi manfaat ekonomi menjamin bahwa kesejahteraan 
tidak hanya dinikmati oleh segelintir pihak, tetapi tersebar merata kepada seluruh 
warga pesantren. Prinsip keadilan ini sejalan dengan konsep ekonomi Islam yang 
menekankan pemerataan pendapatan dan kesempatan, bukan akumulasi kekayaan 
pada segelintir individu. 16 Di pesantren, keadilan diwujudkan melalui sistem bagi hasil 
yang proporsional, upah yang layak, serta akses yang adil terhadap fasilitas dan 
kesempatan berusaha. 

 
14 Ayu Nurcholida, Sugeng Hadi Utomo, dan Agus Hermawan, “Spiritual Entrepreneurship Values in 
Student Life Skill Learning of Islamic Boarding School,” International Journal of Economy, Education and 
Entrepreneurship 20, no. 1 (2021): 45–62. 
15 Moh Wardi et al., “Entrepreneurship and Financing in Islamic Educational Institution of Darul Ulum 
Banyuanyar Pamekasan,” IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam 8, no. 2 (2019): 213–34. 
16 Monzer Kahf, “Islamic Economics: Notes on Definition and Methodology,” Review of Islamic Economics 
13, no. 2 (2010): 23–47. 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1370 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Nilai ukhuwah atau persaudaraan memperkuat solidaritas sosial dalam 
menghadapi tantangan ekonomi. Rasa persaudaraan ini menciptakan kultur saling 
membantu dan mendukung, di mana keberhasilan satu unit usaha dipandang sebagai 
keberhasilan bersama. Dalam konteks ekonomi pesantren yang cenderung kolektif, 
nilai persaudaraan ini menjadi modal sosial yang sangat berharga untuk mengatasi 
masalah koordinasi dan kepentingan individual yang mungkin bertentangan. 17 

2. Pengaruh Nilai Lokal Madura terhadap Harmoni Sosial-Ekonomi 

Nilai lokal Madura menunjukkan pengaruh yang lebih besar (52,1%) dibandingkan 
nilai Islam, yang mengindikasikan bahwa konteks budaya lokal memiliki peran vital 
dalam membentuk praktik ekonomi pesantren. Etos kerja keras (karkar colpe) dengan 
loading factor tertinggi (0,85) menunjukkan bahwa karakteristik masyarakat Madura 
yang ulet, tekun, dan pantang menyerah sangat mendukung produktivitas ekonomi 
pesantren. Budaya kerja keras ini terbentuk dari kondisi geografis Madura yang tandus 
dan menantang, yang mendorong masyarakatnya untuk bekerja ekstra keras dalam 
memenuhi kebutuhan hidup. 18 

Religiusitas Madura yang tercermin dalam filosofi abantal sadhat, apajung Alla, 
asapo' salawat (loading factor 0,82) memberikan dimensi spiritual yang kuat pada setiap 
aktivitas ekonomi. Filosofi ini mengajarkan bahwa dalam setiap aspek kehidupan, 
termasuk ekonomi, seorang Muslim harus selalu mengingat Allah dan menjadikan-Nya 
sebagai pelindung utama. Dalam praktiknya, setiap kegiatan bisnis pesantren dimulai 
dengan doa dan niat yang benar, serta diyakini bahwa kesuksesan sejati adalah ketika 
usaha tersebut mendapat ridha Allah dan membawa manfaat bagi banyak orang. 19 

Nilai ketaatan (buppa, babu, guruh ban ratoh) menciptakan struktur kepemimpinan 
yang jelas dan efektif. Dalam konteks pesantren, figur kyai bukan hanya pemimpin 
spiritual tetapi juga pengambil keputusan strategis dalam pengembangan ekonomi. 
Ketaatan santri dan pengelola usaha terhadap arahan kyai menciptakan koordinasi 
yang baik dan meminimalkan konflik internal. Namun demikian, ketaatan ini bukan 
bersifat blind obedience, melainkan didasari oleh pemahaman bahwa kyai memiliki 
visi yang lebih luas tentang kemaslahatan pesantren secara keseluruhan. 20 

Semangat gotong royong sebagai warisan budaya Madura memperkuat modal 
sosial pesantren. Gotong royong bukan sekadar aktivitas kolektif, tetapi 
mencerminkan kesadaran bahwa kesejahteraan individu terkait erat dengan 
kesejahteraan komunitas. Dalam unit-unit usaha pesantren, semangat gotong royong 
terwujud dalam berbagai bentuk kerjasama sukarela, saling membantu antarunit 
usaha, dan keterlibatan masyarakat sekitar dalam kegiatan produktif. Modal sosial 

 
17 H Amaria, L. U. Maknunah, dan N. Avelina,  “Pengaruh Motivasi Berwirausaha Dan Literasi Keuangan 
Terhadap Minat Wirausaha Pada Anggota Koperasi Pondok Pesantren Barokah,” Jurnal Ilmiah MEA 
(Manajemen, Ekonomi, & Akuntansi) 9, no. 1 (2025): 1295–307. 
18 LAtief Wiyata, Carok: Konflik Kekerasan Dan Harga Diri Orang Madura (Yogyakarta: LKiS, 2002). 
19 Dewi Anggraeni, Ahmad Hakam, Izzatul Mardhiah, dan Zulkifli Lubis,  “Membangun Peradaban Bangsa 
Melalui Religiusitas Berbasis Budaya Lokal,” Jurnal Online Studi Al-Qur’an 15, no. 1 (2019): 95–116. 
20 Zainal Alim, “Pergeseran Orientasi Kelembagaan Pesantren Di Madura Dalam Perspektif Kiai Bangkalan,” 
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 4, no. 2 (2016): 249–70. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1371 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

yang kuat ini menjadi keunggulan kompetitif pesantren dalam mengembangkan 
ekonomi berbasis komunitas. 21 

3. Sinergi Nilai Islam dan Budaya Lokal dalam Membentuk Harmoni 

Meskipun secara parsial nilai lokal Madura memiliki pengaruh yang sedikit lebih 
besar, namun sinergi antara nilai Islam dan budaya lokal menciptakan dampak yang 
lebih kuat. Nilai R² sebesar 0,723 menunjukkan bahwa kedua variabel ini bersama-
sama mampu menjelaskan 72,3% variasi harmoni sosial-ekonomi, yang merupakan 
proporsi yang sangat tinggi. Hal ini mengindikasikan bahwa integrasi nilai-nilai universal 
Islam dengan kearifan lokal kontekstual menciptakan sistem ekonomi yang holistik dan 
berkelanjutan. 22 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sinergi antara nilai-nilai Islam dan budaya 
lokal Madura membentuk fondasi kokoh bagi terciptanya harmoni sosial-ekonomi di 
Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang. Nilai-nilai Islam seperti kejujuran 
(shiddiq) dan amanah berperan sebagai kerangka etika yang mengatur hubungan sosial 
dan ekonomi antarwarga pesantren. Kejujuran menjadi dasar dalam setiap transaksi 
dan pelaporan keuangan, sementara amanah memperkuat rasa tanggung jawab dalam 
mengelola sumber daya pesantren. Nilai-nilai ini memastikan bahwa aktivitas ekonomi 
berjalan dengan transparan, adil, dan membawa keberkahan (barakah) bagi seluruh 
pihak yang terlibat. 

Sementara itu, budaya lokal Madura memberikan dimensi praksis dan semangat 
dalam penerapan nilai-nilai Islam tersebut. Etos kerja keras (karkar colpe) tercermin 
dalam ketekunan santri dan pengelola usaha yang tidak mudah menyerah menghadapi 
tantangan ekonomi. Nilai religiusitas (abantal sadhat, apajung Alla, asapo’ salawat) 
memperkuat kesadaran spiritual bahwa bekerja bukan hanya untuk keuntungan 
duniawi, melainkan juga bentuk ibadah dan pengabdian kepada Allah. Kedua nilai ini 
memperkaya penerapan nilai Islam dengan konteks budaya yang konkret dan 
membumi, sehingga menciptakan sistem kerja yang disiplin, tangguh, dan berorientasi 
pada kemaslahatan. 

Sinergi ini bersifat saling memperkuat ; nilai Islam memberi arah moral dan 
legitimasi spiritual, sedangkan budaya lokal memberikan energi sosial dan motivasi 
kolektif. Kejujuran dalam Islam diperkuat oleh budaya Madura yang menjunjung tinggi 
harga diri dan kehormatan, sehingga perilaku tidak jujur tidak hanya dianggap dosa, 
tetapi juga aib sosial. Prinsip amanah mendapatkan daya praksis melalui etos kerja 
keras, yang menuntut kesungguhan dan ketekunan dalam setiap tanggung jawab. Nilai 
religiusitas lokal menyatu dengan konsep niat lillahi ta‘ala, menjadikan setiap aktivitas 
ekonomi bernilai ibadah. 

Sinergi tersebut melahirkan ekosistem ekonomi pesantren yang unik: produktif 
secara material, adil secara sosial, dan bermakna secara spiritual. Pola ini sejalan 

 
21 Eva Iryani, “Akulturasi Agama Terhadap Budaya Indonesia,” Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi 18, 
no. 2 (2018): 389–96. 
22 Saiful Irfan, “Development of Entrepreneurship Strategic Planning Model at Al-Fitrah Islamic Boarding 
School Surabaya,” IJORER: International Journal of Recent Educational Research 5, no. 1 (2024): 128–39. 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1372 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dengan konsep humane entrepreneurship 23 yang menekankan keseimbangan antara 
orientasi ekonomi, spiritualitas, dan kemanusiaan. Melalui program One Pesantren 
One Product (OPOP), sinergi ini menemukan bentuk nyata dalam berbagai unit usaha 
seperti Koperasi RAKHIS, Klinik NATA Medika, peternakan, dan pertambangan yang 
beroperasi dengan prinsip kejujuran, tanggung jawab, dan gotong royong. Dengan 
demikian, harmoni sosial-ekonomi yang terwujud di pesantren bukan hanya hasil 
kebijakan manajerial, tetapi buah dari perpaduan dinamis antara nilai Islam dan 
kearifan budaya lokal yang hidup dan diinternalisasi secara konsisten.  

4. Implikasi Program OPOP dalam Mewujudkan Harmoni Sosial-Ekonomi 

Program One Pesantren One Product (OPOP) menjadi wadah konkret bagi 
internalisasi nilai Islam dan budaya lokal dalam praktik ekonomi. Program ini tidak 
hanya bertujuan untuk menghasilkan produk unggulan, tetapi juga untuk 
memberdayakan santri dan masyarakat sekitar melalui pelibatan dalam proses 
produksi dan distribusi. Di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab, berbagai unit usaha 
seperti Koperasi RAKHIS, Klinik NATA Medika, peternakan, persewaan alat berat, 
dan pertambangan dikelola dengan prinsip profesionalisme yang tetap menjunjung 
tinggi nilai-nilai spiritual. 24 

Koperasi RAKHIS sebagai tulang punggung ekonomi pesantren menerapkan 
prinsip syariah dalam setiap transaksinya. Sistem koperasi yang demokratis dan 
partisipatif memberikan kesempatan kepada seluruh warga pesantren untuk terlibat 
dalam pengambilan keputusan dan menikmati manfaat ekonomi secara adil. Klinik 
NATA Medika menunjukkan kepedulian sosial pesantren dengan memberikan layanan 
kesehatan yang terjangkau bagi warga pesantren dan masyarakat sekitar. Unit 
peternakan dan pertanian memberikan pembelajaran praktis kepada santri tentang 
manajemen usaha dan teknologi pertanian modern. 

Unit persewaan alat berat menunjukkan bahwa pesantren mampu mengelola 
bisnis berskala besar dengan tetap menjaga prinsip transparansi dan legalitas. Setiap 
kontrak penyewaan didokumentasikan dengan baik dan mengikuti prosedur hukum 
yang berlaku. Sementara itu, unit pertambangan dikelola dengan memperhatikan 
aspek lingkungan dan kesejahteraan pekerja. Diversifikasi usaha ini tidak hanya 
memperkuat ekonomi pesantren, tetapi juga memberikan pembelajaran 
komprehensif kepada santri tentang berbagai jenis usaha dan pengelolaannya. 

5. Kontribusi Teoritis dan Praktis Penelitian 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap literatur ekonomi 
Islam dan entrepreneurship berbasis nilai spiritual dengan menunjukkan bahwa 
integrasi nilai-nilai agama dan budaya lokal dapat menciptakan sistem ekonomi yang 
berkelanjutan. Temuan bahwa nilai lokal memiliki pengaruh lebih besar dibandingkan 
nilai universal menunjukkan pentingnya kontekstualisasi dalam implementasi prinsip-
prinsip ekonomi Islam. Hal ini sejalan dengan pemikiran Syafi'i Antonio tentang 

 
23 G Anggadwita, “Empowering Islamic Boarding Schools by Applying the Humane Entrepreneurship 
Approach: The Case of Indonesia,” International Journal of Entrepreneurial Behavior & Research, n.d. 
24 D Nurohman, “New Stream of The Indonesian Economy: Economic Empowerment and Islamic 
Entrepreneurship Culture In Islamic Boarding School,” International Journal of Islamic Business and Economics 
(IJIBEC) 7, no. 2 (2023): 139–51. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1373 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

kepemimpinan yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan praktik manajemen 
modern. 25 

Secara praktis, penelitian ini memberikan rekomendasi bagi pengembangan 
ekonomi pesantren di Indonesia. Penguatan nilai-nilai Islam dan budaya lokal harus 
dilakukan secara sistematis melalui pendidikan, pembiasaan, dan keteladanan. 
Pesantren perlu mengembangkan kurikulum kewirausahaan yang mengintegrasikan 
nilai-nilai spiritual dengan keterampilan bisnis praktis, sehingga program OPOP dapat 
menjadi model yang diterapkan di pesantren-pesantren lain dengan penyesuaian 
terhadap potensi dan karakteristik lokal masing-masing 26 

Pemerintah dan pemangku kebijakan dapat mendukung pengembangan ekonomi 
pesantren melalui fasilitasi akses permodalan, pelatihan manajemen usaha, dan 
pendampingan pengembangan produk. Kolaborasi antara pesantren, pemerintah, dan 
sektor swasta dapat menciptakan ekosistem entrepreneurship yang lebih kuat dan 
berkelanjutan. Model ekonomi pesantren yang berorientasi pada kemaslahatan 
bersama dan keberlanjutan dapat menjadi alternatif model pembangunan ekonomi 
yang lebih inklusif dan berkeadilan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi nilai Islam dan budaya lokal Madura 
berperan signifikan dalam pembentukan harmoni sosial-ekonomi di Pondok Pesantren 
Nazhatut Thullab Sampang. Nilai Islam, khususnya kejujuran (shiddiq) dan amanah, 
berkontribusi sebesar 43,5% terhadap harmoni sosial-ekonomi, dengan kejujuran 
memiliki loading factor tertinggi (0,87) diikuti amanah (0,83). Sementara itu, nilai lokal 
Madura, terutama etos kerja keras (karkar colpe) dan religiusitas (abantal sadhat), memiliki 
pengaruh sedikit lebih kuat sebesar 52,1%, dengan etos kerja keras menunjukkan loading 
tertinggi (0,85) dan religiusitas (0,82). Kedua variabel ini secara bersama-sama 
menjelaskan 72,3% variasi harmoni sosial-ekonomi, menunjukkan adanya sinergi yang 
kuat dalam menciptakan sistem ekonomi yang beretika, berkeadilan, dan berorientasi 
barakah. 

Program One Pesantren One Product (OPOP) menjadi wadah konkret bagi 
internalisasi nilai-nilai tersebut dalam praktik ekonomi pesantren. Berbagai unit usaha 
seperti Koperasi RAKHIS, Klinik NATA Medika, peternakan, persewaan alat berat, dan 
pertambangan dikelola dengan prinsip kejujuran, amanah, keadilan, dan kerjasama. Model 
ekonomi pesantren ini berhasil menyeimbangkan orientasi spiritual dan material, 
menciptakan kesejahteraan yang tidak hanya diukur dari aspek finansial tetapi juga dari 
manfaat sosial, keberlanjutan usaha, dan ridha Allah. 

Temuan penelitian ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan ekonomi 
pesantren di Indonesia. Pesantren perlu memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam dan 
budaya lokal melalui pendidikan, pembiasaan, dan keteladanan. Pengembangan kurikulum 
kewirausahaan yang mengintegrasikan nilai spiritual dengan keterampilan praktis menjadi 

 
25 Antonio, Muhammad SAW The Super Leader Super Manager. 
26 Wardi et al., “Entrepreneurship and Financing in Islamic Educational Institution of Darul Ulum Banyuanyar 
Pamekasan.” 



 
 
 
 
 

 

Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal Madura dalam Pembentukan Harmoni 
Sosial-Ekonomi di Pondok Pesantren Nazhatut Thullab Sampang 

Maryam Qadarin,et.al -  Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 

Halaman   1374 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

keniscayaan. Pemerintah dapat mendukung melalui fasilitasi akses permodalan, pelatihan 
manajemen, dan pendampingan pengembangan produk. Model ekonomi pesantren yang 
berorientasi pada kemaslahatan bersama dapat menjadi alternatif pembangunan ekonomi 
yang lebih inklusif dan berkelanjutan. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada cakupan sampel yang terbatas pada satu 
pesantren, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati. Penelitian 
selanjutnya dapat mengembangkan studi komparatif di berbagai pesantren dengan 
karakteristik budaya lokal yang berbeda, mengeksplorasi faktor-faktor lain yang 
memengaruhi harmoni sosial-ekonomi, serta mengkaji dampak jangka panjang dari 
program OPOP terhadap kesejahteraan santri dan masyarakat sekitar. Pendekatan 
longitudinal juga diperlukan untuk memahami dinamika perubahan nilai dan praktik 
ekonomi pesantren dari waktu ke waktu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alim, Zainal. “Pergeseran Orientasi Kelembagaan Pesantren Di Madura Dalam Perspektif 
Kiai Bangkalan.” Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 
4, no. 2 (2016): 249–70. 

Amaria, H. “Pengaruh Motivasi Berwirausaha Dan Literasi Keuangan Terhadap Minat 
Wirausaha Pada Anggota Koperasi Pondok Pesantren Barokah.” Jurnal Ilmiah MEA 
(Manajemen, Ekonomi, & Akuntansi) 9, no. 1 (2025): 1295–307. 

Anggadwita, G. “Empowering Islamic Boarding Schools by Applying the Humane 
Entrepreneurship Approach: The Case of Indonesia.” International Journal of 
Entrepreneurial Behavior & Research, n.d. 

Anggadwita, Grisna, and Leo-Paul Dana. “Empowering Islamic Boarding Schools by 
Applying the Humane Entrepreneurship Approach: The Case of Indonesia.” 
International Journal of Entrepreneurial Behavior & Research 27, no. 6 (2021): 1580–
604. 

Anggraeni, Dewi. “Membangun Peradaban Bangsa Melalui Religiusitas Berbasis Budaya 
Lokal.” Jurnal Online Studi Al-Qur’an 15, no. 1 (2019): 95–116. 

Antonio, M. Syafi’i. Muhammad SAW The Super Leader Super Manager. Jakarta: Tazkia 
Multimedia & ProLM Centre, 2014. 

Creswell, John W, and Vicki L. Plano Clark. Designing and Conducting Mixed Methods 
Research, 3rd Ed. 3rd ed. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018. 

Fauziah. “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Yang Efektif.” DINAMIKA: Jurnal Kajian 
Pendidikan Dan Keislaman 2, no. 1 (2017): 27. 

Fitriani, Ifa Latifa, and Muhammad Hakiki. “Implementation of Islamic Entrepreneurial 
Culture in Islamic Boarding Schools.” International Journal of Innovation, Creativity 
and Change 11, no. 11 (2020): 452–69. 

Hair, Joseph F., G. Tomas M. Hult, M Ringle, and Marko Sarstedt. A Primer on Partial Least 
Squares Structural Equation Modeling (PLS-SEM). 3rd ed. Housand Oaks, CA: SAGE 
Publications, n.d. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Maryam Qadarin, et.al - Intitut Agama Islam Nazhatut Thullab Sampang 
 
 

Halaman   1375 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Hannan, Abd. “Islam Moderat Dan Tradisi Popular Pesantren: Strategi Penguatan Islam 
Moderat Di Kalangan Masyarakat Madura Melalui Nilai Tradisi Popular Islam 
Berbasis Pesantren.” Jurnal Sosiologi Dialektika 13, no. 2 (2020): 152–68. 

Irfan, Saiful. “Development of Entrepreneurship Strategic Planning Model at Al-Fitrah 
Islamic Boarding School Surabaya.” IJORER: International Journal of Recent 
Educational Research 5, no. 1 (2024): 128–39. 

Iryani, Eva. “Akulturasi Agama Terhadap Budaya Indonesia.” Jurnal Ilmiah Universitas 
Batanghari Jambi 18, no. 2 (2018): 389–96. 

Kahf, Monzer. “Islamic Economics: Notes on Definition and Methodology.” Review of 
Islamic Economics 13, no. 2 (2010): 23–47. 

Miles, Matthew B. Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. 4th ed. Thousand 
Oaks, CA: SAGE Publications, 2020. 

Noviyanti, Asrika. “Pembiasaan Jiwa Entrepreneurship Dalam Pengembangan Ekonomi 
Kreatif Di Pondok Pesantren.” JIHBIZ: Jurnal Ekonomi, Keuangan Dan Perbankan 
Syariah 5, no. 1 (n.d.): 66–80. 

Nurcholida, Ayu. “Spiritual Entrepreneurship Values in Student Life Skill Learning of 
Islamic Boarding School.” International Journal of Economy, Education and 
Entrepreneurship 20, no. 1 (2021): 45–62. 

Nurohman, D. “New Stream of The Indonesian Economy: Economic Empowerment and 
Islamic Entrepreneurship Culture In Islamic Boarding School.” International Journal 
of Islamic Business and Economics (IJIBEC) 7, no. 2 (2023): 139–51. 

S, Widodo, and T.R Nugroho. “Model Pendidikan Kewirausahaan Bagi Santri Untuk 
Mengatasi Pengangguran Di Pedesaan.” Jurnal MIMBAR 30, no. 2 (2014): 157–66. 

Ulum, M. “Akulturasi Santri Di Pesantren.” Jurnal Lentera: Kajian Keagamaan, Keilmuan 
Dan Teknologi 20, no. 1 (n.d.): 45–62. 

Wardi, Moh, et al. "Entrepreneurship and financing in Islamic educational institution of 
Darul Ulum Banyuanyar Pamekasan." Academy of Entrepreneurship Journal 25 
(2019): 1-14. 

Wiyata, LAtief. Carok: Konflik Kekerasan Dan Harga Diri Orang Madura. Yogyakarta: LKiS, 
2002. 

Yanto, M, R Raimuna, and AbidinZ. “Akulturasi Budaya Madura Dalam Konteks 
Keagamaan Berbasis Sistem Islamic Education,".” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama 
Islam 7, no. 2 (2020): 452;469. 

 


