
 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1351 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

TRADISI TER-ATER DI KALANGAN MASYARAKAT MADURA:  

INTEGRASI NILAI ISLAM DAN BUDAYA LOKAL  

UNTUK MENJAGA TOLERANSI DAN MENCIPTAKAN HARMONI 

 

Fera Andriani Djakfar Musthafa 

Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil  

feraandriani23@gmail.com 

Achmad Hafsin 

Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil  

ilzamhafs@gmail.com 

 

Abstract: Ter-ater is a preserved tradition in Madura, namely the custom of delivering 
food to neighbours or relatives at certain moments, with certain types of dishes as a 
representation of local wisdom adapted to Islamic values. This study aims to describe the 
internalization of Islamic values contained in the ter-ater, such as friendship, social 
concern, and the spirit of sharing, as well as its impact on strengthening social harmony 
through elements of trust, reciprocity, and social networks among multicultural 
communities. This study uses a qualitative approach with an ethnographic study method 
in the urban community of Bangkalan, particularly the residents of Bangkalan Indah, 
Mlajah Village, Bangkalan District, which has religious and ethnic diversity. The results 
show that the ter-ater serves as a medium for strengthening brotherhood and a means of 
building harmony. The Islamic values embodied in this tradition foster tolerance and 
maintain harmony among residents. Ter-ater has been proven to expand social networks 
and strengthen solidarity, making it a religious-cultural instrument that not only preserves 
local heritage but is also relevant in strengthening  harmony and tolerance in a multicultural 
society. 

Keywords: ter-ater, local wisdom, Islamic values, tolerance, harmony 

 

PENDAHULUAN 

Kearifan lokal merupakan ajaran, pengetahuan, adat istiadat, dan keyakinan dalam 
suatu masyarakat yang semestinya diturunkan dari suatu generasi  ke generasi 
selanjutnya.1 Dalam masyarakat Madura, terdapat sebuah tradisi yang menjadi kearifan 
lokal, yaitu ter-ater. Secara sederhana, ter-ater maknanya adalah saling mengirimkan 
makanan antar tetangga dan kerabat pada momen-momen istimewa, seperti hari raya, 
peringatan hari-hari besar keagamaan Islam, acara selamatan, atau perayaan tertentu. 
Tradisi ini merupakan representasi dari nilai gotong royong dan rasa syukur, sekaligus 
menjadi simbol keakraban sosial yang mengikat warga dalam satu komunitas. Dalam 
perkembangan masyarakat kontemporer, tradisi ter-ater menghadapi tantangan akibat 
perubahan pola interaksi sosial, meningkatnya individualisme, serta dominasi komunikasi 
digital yang cenderung mengurangi intensitas perjumpaan langsung antarwarga. Namun 

 
1 Mas Fierna Janvierna Lusie Putri dkk, “Peranan Masyarakat Dalam Mengembangkan Nilai Kearifan Lokal 
di Suku Baduy,” Jurnal Kewarganegaraan Vol. 7, no. 2 (Desember 2023): 1811–16. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1352 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

demikian, ter-ater justru memiliki relevansi yang semakin kuat sebagai modal sosial untuk 
membangun harmoni dan toleransi di tengah masyarakat yang plural. 

Ter-ater mencerminkan pandangan hidup masyarakat Madura yang menjunjung 
tinggi nilai kebersamaan, rasa hormat, dan kepedulian terhadap sesama tanpa memandang 
perbedaan status sosial. Ter-ater dalam pandangan Islam masuk dalam kategori sedekah, 
sehingga tradisi ini sekaligus mencerminkan  kentalnya  pengaruh  nilai  agama  Islam  yang 
dianut  oleh  masyarakat Madura. Aktivitas sosial  dan  keagamaan  dapat terlaksana seiring 
sejalan dalam menunjukkan rasa kepedulian terhadap sesama, sekaligus menjaga 
hubungan yang harmonis dalam masyarakat.2 

Sayangnya, tradisi ter-ater belum banyak dikaji dari perspektif sosial dan keagamaan, 
khususnya dalam konteks perannya membangun toleransi dan harmoni di masyarakat. 
Kajian-kajian yang ada umumnya hanya menyoroti ter-ater sebagai bentuk gotong royong 
atau kebiasaan adat tanpa menggali nilai-nilai pendidikan sosial dan moral yang terkandung 
di dalamnya. Padahal, tradisi ini memuat nilai Islam yang kuat seperti sedekah, ukhuwah, 
kepedulian, dan saling menghormati, yang sangat relevan dengan upaya memperkuat 
kohesi sosial di tengah masyarakat multikultural. Kekosongan penelitian semacam ini 
menyebabkan potensi ter-ater sebagai sarana pendidikan karakter dan penguat harmoni 
sosial belum termanfaatkan secara optimal. 

Selain itu, tantangan pluralitas masyarakat modern juga turut memengaruhi 
keberlangsungan nilai-nilai dalam tradisi ter-ater. Di daerah perkotaan Madura yang 
semakin majemuk secara sosial, ekonomi, dan agama, praktik ter-ater mulai kehilangan 
fungsi integratifnya. Interaksi antarwarga kini lebih bersifat fungsional dan individualistik, 
sehingga ruang-ruang kebersamaan yang dahulu diciptakan melalui ter-ater semakin 
menyempit. Akibatnya, nilai-nilai kebersamaan, saling menghargai, dan empati yang 
menjadi jiwa tradisi ini kian memudar. Kondisi ini menuntut adanya upaya revitalisasi agar 
ter-ater tetap relevan dan mampu menjadi sarana penguat toleransi serta harmoni sosial 
di tengah perubahan masyarakat modern. 

Penelitian tentang tradisi ter-ater pernah beberapa kali dilakukan, di antaranya oleh 
Moh. Wardi pada tahun 2013, berfokus pada dampaknya secara ekonomi terhadap 
masyarakat Madura. Studi ini menemukan bahwa pelaksanaan tradisi ter-ater 
memberikan dampak ekonomi yang cukup signifikan. Pertama, pada tiap momen  
perayaan keagamaan yang terdapat praktik ter-ater di dalamnya, kebutuhan ekonomi 
masyarakat menjadi lebih meningkat. Hal ini bisa dilihat dari neraca transaksi perdagangan 
yang menunjukkan tren kenaikan. Maka, dapat dipastikan dalam kondisi seacam ini terjadi 
momentum kesejahteraan bagi para pedagang. Kedua, penelitian ini menemukan 
bahwasanya tradisi  ter-ater merupakan bagian dari kegiatan ekonomi dan motif dalam 
ekonomi, motif memenuhi kebutuhan, motif memperoleh keuntungan, motif 
mendapatkan kekuasaan ekonomi, motif sosial, dan motif memperoleh penghargaan.  

Penelitian lainnya seperti yang dilakukan oleh Khoirul Holis dan Atik Silva pada tahun 
2024, tentang ter-ater dari sisi agama dan kearifan okal di Desa Pamaroh, Kadur, 
Pamekasan. Tradisi Ter-ater di Desa Pamaroh tetap menjadi perekat sosial yang kokoh 

 
2 Fatimatuz Zahroh dkk, “Peran Tradisi Ter-Ater Dalam Teori Fungsionalisme Talcot Persons Terhadap 
Stabilitas Sosial,” Entita: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Dan Ilmu-Ilmu Sosial I (October 2025): 
975–78, https://doi.org/10.19105/ejpis.v1i.19216. 



 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1353 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dalam menjaga keharmonisan hubungan antarwarga serta nilai-nilai keagamaan. Melalui 
tradisi ini, tumbuh rasa persaudaraan, kesederhanaan, dan kepedulian di antara anggota 
masyarakat. Setiap hidangan yang disajikan dalam tradisi Ter-ater mengandung makna 
filosofis dan simbolik yang mencerminkan keyakinan serta doa untuk keselamatan dan 
keberkahan hidup sehari-hari. Tradisi ini menjadi wujud nyata kekayaan budaya dan 
spiritual masyarakat Desa Pamaroh, yang mampu memadukan unsur agama dan budaya 
secara selaras. Dengan terus melestarikan dan menghargainya, masyarakat Desa Pamaroh 
tidak hanya menjaga identitas budaya lokal, tetapi juga mewariskan nilai-nilai kearifan yang 
luhur bagi generasi berikutnya. 

Sisi kebaruan (novelty) yang ditawarkan penelitian ini dari dua penelitian 
sebelumnya, terletak pada upayanya mengupas makna filosofis yang mendalam dari tradisi 
ter-ater serta menelaah kekuatannya sebagai modal sosial dalam menjalin harmoni di 
tengah masyarakat perkotaan Bangkalan Madura yang majemuk. Berbeda dari kajian 
sebelumnya yang cenderung menyoroti aspek sosial-budaya secara deskriptif, penelitian 
ini berusaha menyingkap nilai-nilai filosofis dan teologis yang melandasi praktik ter-ater, 
seperti konsep ukhuwah, syukur, dan kepedulian sosial dalam perspektif Islam. Dengan 
pendekatan ini, ter-ater tidak sekadar dipahami sebagai kebiasaan turun-temurun, tetapi 
sebagai manifestasi dari etika religius yang hidup dan mengakar dalam budaya lokal. 
Pendekatan ini diharapkan mampu menghadirkan perspektif baru tentang bagaimana 
tradisi lokal berperan sebagai media efektif dalam membangun toleransi, memperkuat 
ikatan sosial, dan menciptakan harmoni di tengah perbedaan yang semakin kompleks 
dalam masyarakat modern. 

 

TRADISI TER-ATER DALAM MASYARAKAT MADURA  

Tradisi ter-ater merupakan cara masyarakat Madura untuk berbagi rezeki yang 
diterimanya. Secara teologis, tradisi ini berlandaskan pada kepercayaan bahwa sedekah 
bisa menolak mara bahaya. Dengan berbagi, Allah akan menghilangkan keburukan yang 
dapat menimpa seseorang dan keluarganya. Hal ini didasari dalil dari al-Qur’an Surat al-
Baqarah ayat 271. Sementara itu, banyak pula hadits Rasulullah SAW. yang menganjurkan 
kepedulian terhadap sesama, yang balasannya akan berupa pertolongan dan perolehan 
rezeki.3 

Ter-ater dilakukan dengan cara mengantar barang, umumnya berupa makanan yang 
siap disantap, kepada tetangga sekitar, atau kepada kerabat meski berdomisili agak jauh. 
Tradisi ini merupakan budaya lokal yang mengantarkan masyarakat Madura sebagai 
orang-orang yang ramah, dermawan, dan peduli pada sesama.4 

Landasan Teologis Tradisi Ter-ater 

Tradisi ter-ater memang merupakan salah satu budaya Madura, tetapi kearifan lokal 
ini memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam, baik dari Al-Qur’an maupun hadis. 
Pertama, dalam QS. An-Nisa ayat 36, Allah memerintahkan untuk berbuat baik kepada 

 
3 Khoirul Holis and Atik Silvia, “Relasi Agama dan Kearifan Lokal dalam Tradisi Ter-Ater di Pamekasan, 
Indonesia,” Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan Keagamaan 19, no. 1 (March 2024): 35–52, 
https://doi.org/10.37680/adabiya.v19i1.3702. 
4 Moh Wardi, “TRADISI TER-ATER DAN DAMPAK EKONOMI BAGI MASYARAKAT MADURA,” Karsa: 
Journal of Social and Islamic Culture 21, no. 1 (2013): 42–57. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1354 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sesama manusia, termasuk tetangga: “Sembahlah Allah dan janganlah kamu 
mempersekutukan-Nya dengan sesuatu pun. Dan berbuat baiklah kepada kedua orang 
tua, kerabat, anak yatim, orang miskin, tetangga dekat dan tetangga jauh...” Ayat ini 
menunjukkan bahwa berbuat baik kepada tetangga, termasuk di antaranya dengan 
memberi makanan, merupakan bentuk nyata dari keimanan sosial dan pengamalan tauhid 
yang holistik. 

Kedua, Rasulullah صلى الله عليه وسلم tentang wasiat Jibril akan pentingnya menjaga hubungan baik 
dengan tetangga.  

 

ِْ عَنِْ عَن هَا اَللّهْ رَضِيَْ عَائِشَةَْ عَنْ   يهوصِينيِ زَالَْ مَا قَالَْ وَسَلَمَْ عَلَي هِْ اَللّهْ صَلىَ النَبيِ 
ثهههْ أنََههْ ظَنَن تهْ حَتىَ بِال جَارِْ جِب رِيلهْ  ) البخاري رواه(. سَيهوَر ِ

 Artinya: “Dari Aisyah RA, dari Nabi SAW beliau bersabda, “Jibril terus 
mewasiatkanku perihal tetangga. Hingga aku menyangka bahwa tetangga akan menjadi 
ahli waris.” (Hadis riwayat Al-Bukhari) 

Wasiat Jibril ini menandakan pentingnya menjaga hubungan baik dengan tetangga, 
dan salah satu cara paling sederhana adalah dengan berbagi makanan. Dalam konteks 
tradisi ter-ater, hal ini menjadi sarana mempererat silaturahmi, menghindarkan iri hati, 
dan menumbuhkan kasih sayang sosial di antara masyarakat.5 

Ketiga, dalam QS. Al-Ma’un ayat 3, Allah mencela orang yang tidak peduli terhadap 
sesama:  

 

كِي نِْ  طَعَامِْ عَلٰى يحَهضْ  وَلَْ  ۝٣ ال مِس 
“dan tidak menganjurkan untuk memberi makan orang miskin.”6 

Ayat ini menegaskan nilai kepedulian sosial sebagai indikator keimanan. Tradisi ter-
ater, yang sering dilakukan tanpa pamrih, merepresentasikan semangat berbagi yang 
diajarkan ayat ini, yakni memberi dari apa yang dimiliki, sekadar untuk menghadirkan 
kebahagiaan dan menghapus rasa lapar, baik secara fisik maupun sosial. 

Keempat, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda dalam hadis riwayat Muslim, 

 “Wahai para wanita muslimah, janganlah seorang tetangga meremehkan pemberian 
tetangganya, meskipun hanya berupa kaki kambing.” (HR. Muslim). Hadis ini menegaskan 
nilai keikhlasan dan kesederhanaan dalam memberi, bahwa yang penting bukan besarnya 
pemberian, melainkan niat baik dan kasih yang terkandung di dalamnya. Prinsip ini selaras 
dengan semangat ter-ater yang tidak terikat nilai materi, tetapi lebih pada nilai moral dan 
sosial. Islam menganjurkan berbuat baik kepada tetangga, dengan saling tolong menolong 
dan berbagi.7 

 
5 NU Online, “9 Hadits Nabi Tentang Tetangga,” Islam.Nu.or.Id, Agustus 2022, https://islam.nu.or.id/ilmu-
hadits/9-hadits-nabi-tentang-tetangga-BKAiF. 
6 “SUrah Al-Ma’un Ayat 3,” n.d., https://quran.nu.or.id/al-ma'un/3. 
7 Asri Mustabsyirah and Yusuf Rahman Musaddiq, “Akhlak Terhadap Keluarga, Akhlak Terhadap Tetangga, 
Dan Akhlak Terhadap Lingkungan,” Jurnal Al-Ilmi 6, no. 1 (March 2025): 57–66, https://doi.org/10.47435/Al-
Ilmi. 



 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1355 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Kelima, dalam QS. Al-Insan ayat 8, Allah memuji orang-orang yang memberi makan 
dengan penuh keikhlasan: 

عِمهونَْ ب ِهِْ عَلَىْٰ لطَعَامَْٱ وَيهط  كِينًا ْۦحه  وَأسَِيرًا وَيَتيِمًا مِس 

 “Dan mereka memberikan makanan yang disukainya kepada orang miskin, anak 
yatim, dan orang yang ditawan.” 

Ayat ini menjadi landasan spiritual bagi praktik berbagi makanan seperti ter-ater, 
bahwa tindakan itu merupakan ibadah sosial yang dilandasi keikhlasan, bukan untuk 
mencari pujian, tetapi demi merawat harmoni dan persaudaraan di tengah masyarakat. 
Makanan yang dibagikan pun dari jenis yang disukai oleh pemberinya, bukan makanan 
sisa.8 

 

TER-ATER SEBAGAI MODAL SOSIAL MASYARAKAT MADURA 

Modal sosial menurut perspektif Pierre Bourdieu adalah keseluruhan sumber daya 
aktual atau potensial yang berhubungan dengan kepemilikan jaringan relasi yang terjalin 
dalam jangka panjang, terlembagakan, berlandaskan rasa saling mengenal dan mengakui 
satu sama lain.9 Berdasarkan teori modal sosial Pierre Bourdieu, tradisi ter-ater dapat 
dianalisis sebagai salah satu praktik sosial yang mengonstruksi, mereproduksi, dan 
mengonversi berbagai bentuk modal (terutama modal sosial dan simbolik) dalam suatu 
ruang sosial. Tradisi ter-ater ini bukan hanya sekadar kegiatan tukar-menukar makanan, 
lebih jauh merupakan investasi sosial yang intensif  dan memiliki dampak jangka panjang. 

Berikut ini merupakan analisis tradisi ter-ater ditinjau dari perspektif teori Bourdieu: 

1. Modal sosial 

Tradisi ter-ater merupakan bentuk nyata dari akumulasi dan pemeliharaan 
modal sosial untuk memperkuat jaringan dan menciptakan hubungan timbal balik 
yang semakin memperkuat jaringan itu. Dengan saling mengantar makanan atau 
ter-ater, seseorang atau sebuah keluarga dapat memperkuat ikatan kekerabatan, 
hubungan dengan tetangga, dan juga dengan  komunitas. Tindakan ini mampu 
menjaga hubungan agar tetap terjalin erat, harmonis, dan saling menguntungkan, 
bahkan dengan perbedaan keyakinan sekalipun. 

Dalam tradisi ter-ater juga terdapat hubungan timbal balik, yaitu ketika 
seseorang memberikan makanan, secara tanpa disengaja dia menciptakan utang 
sosial pada orang lain. Nantinya orang yang menerima makanan itu akan merasa 
berkewajiban untuk membalas kebaikan tersebut di lain waktu, dan ini berjalan 
dalam jangka waktu lama, sehingga terus memperkuat jaringan.  

2. Modal simbolik 

Ter-ater tidak hanya memiliki nilai material, tetapi juga nilai simbolik yang 
jauh lebih besar dari sekedar nilai ekonomis. Kualitas dan jenis makanan yang 
diantarkan dapat menjadi representasi status, prestise, atau citra keluarga yang 

 
8 Surat Al-Insan Ayat 8, n.d., https://tafsirweb.com/11736-surat-al-insan-ayat-8.html. 
9 Emanuel Bate Satria Dollu, “MODAL SOSIAL: Studi Tentang Kumpo Kampo Sebagai Strategi Melestarikan 
Kohesivitas Pada Masyarakat Larantuka Di Kabupaten Flores Timur,” Jurnal Warta Governare I, no. 1 (July 
2020): 59–72. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1356 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

bersangkutan. Misalnya, makanan yang dibuat dengan bahan-bahan terbaik atau 
resep khusus bisa meningkatkan status simbolik di mata orang lain. Demikian juga 
kesesuaian dengan momen ter-ater, tentu menjadi nilai tambahan tersendiri. 
Masyarakat Madura memiliki jenis hidangan tertentu untuk momen tertentu, yang 
tentunya secara filosofis memiliki makna tersendiri. 

Dengan demikian, seseorang atau keluarga dapat membangun legitimasi dan 
otoritas dalam komunitas melalui tradisi ter-ater ini. Kebaikan yang terus-menerus 
dan  konsisten dalam mengantar makanan, dapat menciptakan persepsi bahwa 
mereka adalah anggota masyarakat yang patut dihormati dan peduli pada sesama.  

3. Arena (field) Sosial 

Tradisi ter-ater terjadi dalam sebuah "arena" sosial, yaitu ruang di mana 
individu secara tidak langsung berkompetisi dan berinteraksi untuk mendapatkan 
pengaruh, posisi, dan sumber daya. Meskipun secara lahir ter-ater tampak sebagai 
tindakan yang tulus, dalam arena sosial, terdapat persaingan terselubung untuk 
menjadi yang terbaik, mendapatkan perhatian dari tetangga, atau untuk 
menciptakan reputasi terbaik dalam masyarakat. 

Dengan begitu, ter-ater dapat menjadi salah satu strategi yang digunakan 
seseorang untuk mendapatkan posisinya dalam struktur sosial dan kemudian bisa 
mendapatkan keuntungan sosial dalam komunitasnya.  

4. Habitus 

Habitus adalah struktur mental atau disposisi yang diinternalisasi dan 
memengaruhi cara seseorang untuk bertindak, berpikir, dan merasa. Teori ini 
menjelaskan bagaimana sosialisasi dan interaksi dengan lingkungan sosial bagi 
indivisu, dapat membentuk sikap, pikiran, dan perilaku mereka.10 

Praktik ter-ater bisa jadi sudah menjadi bagian dari habitus atau kebiasaan 
seseorang sejak kecil, diturunkan dari sebuah generasi ke generasi berikutnya 
secara turun temurun.  Hal ini kemudian membuat ter-ater terus berlangsung dan 
berkelanjutan secara alami dan bahkan tidak disadari sebagai strategi sosial. 

Melalui tradisi ter-ater ini, nilai-nilai sosial seperti gotong royong, 
kepedulian, dan kekerabatan dapat terus ditransformasikan dan diinternalisasi 
dalam masyarakat yang pada akhirnya akan menciptakan harmoni. 

Bentuk-Bentuk Tradisi Ter-ater 

Dalam kehidupan masyarakat Madura, banyak sekali ragam hidangan ter-ater yang 
dipraktikkan sesuai dengan waktu tertentu. Berikut adalah beberapa contoh hidangan dan 
momen dilaksanakannya ter-ater: 

1. Jhin Peddis (Bubur pedas) 

Meski bernama bubur pedas, tetapi hidangan ini tidaklah selalu terasa pedas. 
Hanya saja yang menjadi ciri khas, terdapat irisan cabe merah di atas bubur putih, 
bersama topping lainnya seperti irisan telur dadar, ayam suwir, kacang goreng, 
bawang goreng, dan sebagainya sesuai selera. Jhin peddis diberikan sebagai hidangan 

 
10 Octy Astrid Nasution and Yohanes Bahari, Kemiskinan Pada Gelandangan Dan Pengemis (Gepeng) 
Diperkotaan: Perspektif Teori Habitus Oleh Pierre Bourdieu, 07, no. 01 (2024). 



 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1357 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

ter-ater khusus pada Bulan Muharram. Menurut catatan di laman Facebook KH. 
Fachrillah Aschal, filosofi dihantarkannya bubur ini adalah sebagai wujud rasa syukur 
atas berbagai peristiwa yang terjadi pada Bulan Muharram, seperti diselamatkannya 
kaum Nabi Nuh dari banjir, selamatnya Nabi Musa dari kejaran Firaun, dan banyak 
peristiwa lagi.11 

2. Jhin Mera (Bubur merah) 

Hidangan ter-ater lainnya adalah bubur merah putih (tajhin mera pote, kadang 
disingkat Jhin mera) pada bulan Shafar dan dibagikan ke tetangga terdekat. Bubur 
tersebut terbuat dari tepung beras dengan warna biasanya terdiri dari dua warna, 
yaitu merah (dengan gula merah/gula Jawa) dan warna putih  santan, dan terdapat 
gumpalan yang berbentuk seperti kelereng di dalamnya. Bubur tersebut selain 
memiliki bentuk yang unik dan rasa yang istimewa, juga memiliki makna yang sangat 
dalam. Warna merah yang mendasari bagian bubur melambangkan darah seorang ibu, 
di dalamnya terdapat gumpalan bubur berbentuk kelereng yang melambangkan bibit 
embrio calon generasi agama dan bangsa. Sedangkan warna putih di tengahnya 
melambangkan darah putih dari sang ayah. Dengan kata lain, tajhin ini merupakan 
gambaran asal muasal terciptanya manusia yang harus selalu dikenang, agar seseorang 
selalu mawas diri dan tidak sombong. Tajhin mera juga dikaitkan dengan peristiwa 
terbunuhnya Sayyidina Husain  cucu Rasulullah SAW oleh Yazid bin Muawiyah, 
dengan warna merah melambangkan darah yang mengalir dan warna putih 
melambangkan tulang yang hancur lebur.12 

3. Ketupat dan opor 

Ketupat dan opor ayam atau daging sapi biasanya diantarkan sebagai hidangan 
ter-ater pada saat lebaran ketupat. Hari ketujuh pada Bulan Syawal dalam masyarakat 
Madura disebut juga sebagai Tellasen topa’ atau tellasen petto’ yang artinya lebaran 
hari ketujuh, merayakan kemenangan orang yang berpuasa 6 hari pada bulan Syawwal 
dan memulainya sejak hari kedua Syawal. 

4. Jhin Slamet (Bubur selamat) 

Biasanya Jhin slamet ini berupa bubur beras yang disiram santan, dan diberi 
pecahan gula merah sebagai toppingnya. Ter-ater Jhin slamet ini biasanya dilakukan 
secara terbatas pada keluarga dekat atau tetangga yang terdekat saja, dalam rangka 
berpamitan dan meminta doa keselamatan anggota keluarga yang akan bepergian 
jauh atau merantau. 

 

Selain bentuk-bentuk ter-ater di atas, masih banyak lagi jenis dan momen ter-ater 
bagi masyarakat Madura. Sebagian masih terus dilestarikan, tetapi sebagian lagi sudah 
tidak lazim dilakukan. Yang masih terus dilestarikan misalnya ter-ater saat memasuki bulan 
Ramadhan, sepuluh hari terakhir bulan Ramadhan, menjelang lebaran, peringatan maulid 
Nabi, tasyakuran pindah rumah, peringatan kematian, aqiqah, dan sebagainya. 

Sementara ter-ater yang sudah mulai jarang dilakukan, misalnya ter-ater untuk 
memperingati anak gadis yang sudah mencapai usia akil baligh. Generasi yang lalu masih 

 
11 KH. Fachrillah Aschal, “Sejarah Tajhin Pedis Di Bulan Muharram,” n.d. 
12 KH. Fachrillah Aschal. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1358 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

terus melestarikan ini, tetapi para orang tua dan anak-anak sekarang banyak yang tidak 
lagi melakukannya. Sebagian besar karena merasa malu jika momen awal akil baligh itu 
diketahui oleh para tetangga, mengingat di masa sekarang anak-anak lebih cepat untuk 
dewasa secara fisik.13 Secara ringkas dapat dilihat pada tabel berikut: 

No Bentuk praktik ter-ater Penjelasan Singkat 

1 Jhin Peddis 
Bubur putih asin dengan topping lauk, diberi irisan cabe merah, dilakukan 
pada Bulan Muharram. Disebut juga Jhin Sorah (Bubur bulan Suro) 

2 Jhin Mera 
Bubur dengan rasa manis yang berasal dari gula Jawa (gula merah), 
disandingkan dengan bubur putih yang biasanya gurih karena bercampur 
santan, dilakukan pada Bulan Shafar 

3 Topa’  
Hidangan intinya adalah ketupat, dilengkapi dengan opor ayam atau daging 
sapi, dilakukan pada hari ketujuh Bulan Syawal sebagai peringatan 
kemenangan bagi yang berpuasa Syawal 6 hari. 

4 Jhin Slamet 
Berupa bubur beras dengan kuah santan dan diberi topping potongan atau 
irisan gula merah, dilakukan ketika ada anggota keluarga yang akan 
merantau jauh 

5.  Lain-lain 
Momen menjelang Ramadhan, sepuluh hari terakhir, menjelang hari Raya 
atau pada hari H, peringatan Maulid Nabi Muhammad Saw., pindah rumah, 
peringatan kematian, aqiqah, dan sebagainya 

Tabel 1. Ringkasan Bentuk  Praktik Ter-ater 

 

TRADISI TER-ATER UNTUK MENJAGA TOLERANSI DAN MENCIPTAKAN 
HARMONI 

 

 
Gambar 1. Illustrasi Ter-ater kepada non muslim made with Chat-GPT AI 

Tradisi ter-ater atau mengantar makanan merupakan salah satu bentuk kearifan 
lokal masyarakat Madura yang telah hidup dan berkembang secara turun-temurun. 
Biasanya tradisi ini dilakukan pada saat hari besar keagamaan, hajatan keluarga, atau 
momen penting sosial lainnya. Dalam praktiknya, masyarakat akan saling mengantarkan 

 
13 H. Zubaidi Mohammad Ahdi, “Wawancara Dengan Tokoh Masyarakat,” Oktober 2025. 



 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1359 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

makanan ke rumah tetangga, kerabat, bahkan kepada mereka yang berbeda agama atau 
status sosial. Tradisi ini tumbuh dari kebiasaan masyarakat Madura yang dikenal suka 
berbagi dan menjaga hubungan baik dengan sesama. Bagi mereka, memberi makanan 
bukan hanya bentuk kedermawanan, tetapi juga cara mempererat persaudaraan dan 
memperkuat solidaritas sosial di lingkungan sekitar. 

Tradisi ter-ater memiliki dasar kuat dalam ajaran Islam, khususnya dalam anjuran 
untuk menghormati dan berbuat baik kepada tetangga. Rasulullah SAW bersabda, “Jibril 
terus-menerus mewasiatkan kepadaku agar berbuat baik kepada tetangga, hingga aku 
mengira bahwa tetangga akan mendapatkan warisan” (HR. Bukhari dan Muslim). Hadis 
ini menunjukkan betapa pentingnya menjaga hubungan baik dengan tetangga sebagai 
bagian dari keimanan. Semangat itulah yang tercermin dalam tradisi ter-ater, di mana 
masyarakat Madura tidak hanya berbagi makanan, tetapi juga menyebarkan kasih sayang, 
menghormati perbedaan, dan menumbuhkan rasa saling peduli. Nilai-nilai Islam seperti 
ihsan (berbuat baik), ta’awun (tolong-menolong), dan tasamuh (toleransi) terinternalisasi 
secara alami melalui praktik budaya ini. 

Dalam perspektif Pierre Bourdieu, modal sosial merupakan akumulasi sumber daya 
yang berasal dari jaringan hubungan sosial yang dilandasi oleh kepercayaan dan pengakuan 
timbal balik. Bourdieu menjelaskan bahwa “modal sosial adalah sumber daya aktual atau 
potensial yang terhubung dengan kepemilikan jaringan relasi yang langgeng” (The Forms 
of Capital, 1986). Tradisi ter-ater menjadi salah satu bentuk konkret dari modal sosial ini 
karena menciptakan jaringan sosial berbasis rasa saling percaya, empati, dan solidaritas. 
Melalui aktivitas saling memberi makanan, masyarakat memperkuat ikatan sosial dan 
membangun kepercayaan lintas kelompok. Hubungan yang terjalin tidak hanya bersifat 
personal, tetapi juga menciptakan stabilitas sosial dan rasa aman di tengah kehidupan yang 
majemuk. 

Keterpaduan antara nilai Islam dan budaya lokal dalam tradisi ter-ater menghasilkan 
harmoni sosial yang kuat. Harmoni ini tumbuh dari keseimbangan antara nilai spiritual dan 
nilai sosial yang dijalankan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka 
pemikiran Bourdieu, praktik seperti ter-ater juga dapat dipahami sebagai bagian dari 
habitus, yaitu sistem disposisi yang tertanam dalam diri masyarakat dan menjadi pedoman 
bertindak tanpa harus disadari. Dengan kata lain, tradisi ini membentuk pola perilaku 
sosial yang berulang, memperkuat rasa kebersamaan, dan menumbuhkan nilai toleransi 
secara alami. Dari sini tampak bahwa harmoni sosial masyarakat Madura tidak hanya 
dibangun melalui norma formal, tetapi juga melalui kekuatan simbolik budaya yang bernilai 
religius. 

Di era modern yang ditandai dengan meningkatnya individualisme dan melemahnya 
hubungan sosial, tradisi ter-ater memiliki relevansi yang sangat penting. Ia menjadi 
pengingat akan pentingnya menjaga kehangatan sosial dan semangat berbagi di tengah 
kehidupan yang serba cepat dan kompetitif. Meski bentuknya dapat bertransformasi—
misalnya melalui kegiatan sosial bersama atau pemberian makanan secara simbolik—nilai 
dasarnya tetap sama: memperkuat silaturahmi, menumbuhkan empati, dan menciptakan 
harmoni. Dalam konteks teori modal sosial Bourdieu, praktik ini memperkuat jaringan 
kepercayaan yang menjadi fondasi bagi kohesi sosial. Karena itu, melestarikan ter-ater 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1360 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

berarti mempertahankan mekanisme sosial yang mendukung perdamaian, solidaritas, dan 
penghormatan terhadap keberagaman. 

Dalam wawancara bersama Windi, seorang warga Perumahan Bangkalan Indah 
yang beragama Kristiani, ia menyampaikan rasa syukurnya atas keberlangsungan tradisi 
ter-ater di lingkungan tempat tinggalnya. Menurutnya, tradisi ini menciptakan suasana 
kebersamaan yang hangat dan menumbuhkan rasa saling menghargai di tengah perbedaan 
keyakinan. Setiap kali ada momen hari besar Islam seperti Idulfitri atau Maulid Nabi, para 
tetangga Muslim selalu mengantarkan makanan ke rumahnya, dan ia pun membalas 
dengan hal serupa saat perayaan Natal. Bagi Windi, kebiasaan ini membuat hubungan 
antarwarga menjadi lebih dekat, menghilangkan sekat agama, dan memperkuat rasa 
kekeluargaan. Ia merasa tradisi ter-ater telah menjembatani perbedaan dan 
menumbuhkan kedamaian dalam kehidupan bertetangga di kompleks yang heterogen 
tersebut.14 

Praktik ter-ater di Perumahan Bangkalan Indah menunjukkan bagaimana nilai Islam 
yang terinternalisasi dalam budaya lokal Madura mampu berfungsi sebagai modal sosial 
yang inklusif. Mengacu pada teori Pierre Bourdieu, jaringan sosial yang dibangun melalui 
praktik saling memberi ini menjadi sumber daya sosial yang memperkuat kepercayaan 
lintas identitas. Dalam konteks ini, ter-ater berperan sebagai media sosial yang 
menciptakan interaksi positif antara kelompok berbeda agama, sehingga meminimalisasi 
potensi konflik dan memperluas ruang harmoni sosial. Secara kultural, kebiasaan tersebut 
memperlihatkan bahwa nilai-nilai Islam tentang kebaikan kepada tetangga tidak hanya 
berhenti pada sesama Muslim, tetapi juga meluas kepada seluruh warga sebagai wujud 
nyata dari semangat rahmatan lil ‘alamin. Tradisi ter-ater dengan demikian menjadi 
representasi konkret dari bagaimana kearifan lokal berperan dalam membangun toleransi 
dan solidaritas sosial di masyarakat modern yang majemuk. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan keseluruhan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa tradisi ter-ater 
masyarakat Madura merupakan bentuk nyata integrasi nilai Islam dengan kearifan budaya 
lokal yang memiliki kekuatan sosial luar biasa dalam menjaga toleransi dan menciptakan 
harmoni. Tradisi ini bukan sekadar kegiatan berbagi makanan, melainkan simbol 
kepedulian, penghormatan, dan pengakuan terhadap keberadaan orang lain di lingkungan 
sosial. Dalam perspektif Islam, ter-ater merepresentasikan implementasi ajaran Rasulullah 
SAW tentang pentingnya berbuat baik kepada tetangga, sebagaimana wasiat Jibril yang 
menegaskan nilai kemanusiaan universal dalam kehidupan bermasyarakat. Dari sisi teori 
sosial, praktik ini mencerminkan apa yang disebut Pierre Bourdieu sebagai modal sosial 
— yakni jaringan kepercayaan dan hubungan timbal balik yang menjadi sumber kekuatan 
sosial suatu komunitas. Melalui ter-ater, masyarakat Madura membangun jembatan 
antarindividu lintas agama dan budaya, menumbuhkan rasa saling percaya, serta 
memperkuat solidaritas yang melampaui sekat-sekat identitas. Temuan lapangan di 
Perumahan Bangkalan Indah, misalnya, memperlihatkan bagaimana tradisi ini tetap hidup 
di tengah masyarakat urban yang majemuk, bahkan menjadi perekat hubungan antara 

 
14 Windi, “Interview Dengan Warga Non Muslim Tentang Tradisi Ter-Ater,” Oktober 2025. 



 
 
 
 
 

 

Tradisi Ter-ater di Kalangan Masyarakat Madura 
Fera Andriani Djakfar Musthafa, et.al – Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

Halaman   1361 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

umat Islam dan non-Muslim. Dengan demikian, ter-ater dapat dipahami sebagai 
mekanisme sosial berbasis budaya dan religiusitas yang mampu memelihara kohesi sosial, 
memperkuat nilai toleransi, serta meneguhkan semangat rahmatan lil ‘alamin dalam 
kehidupan masyarakat Madura kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

“Surat Al-Insan Ayat 8 Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir | Baca di TafsirWeb.” September 
15, 2018. https://tafsirweb.com/11736-surat-al-insan-ayat-8.html. 

“Surat Al-Ma’un Ayat 3: Arab, Latin, Terjemah Dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online.” 
Accessed January 4, 2026. https://quran.nu.or.id/al-ma'un/3. 

Dollu, Emanuel Bate Satria, and Frans Bapa Tokan. “MODAL SOSIAL: Studi Tentang 
Kumpo Kampo Sebagai Strategi Melestarikan Kohesivitas Pada Masyarakat 
Larantuka Di Kabupaten Flores Timur.” Warta Governare: Jurnal Ilmu 
Pemerintahan 1, no. 1 (2020): 59–72. 

Holis, Khoirul, and Atik Silvia. “Relasi Agama Dan Kearifan Lokal Dalam Tradisi Ter-Ater 
Di Pamekasan, Indonesia: The Relation of Religion and Local Wisdom in Ter-Ater 
Tradition in Pamekasan, Indonesia.” Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan 
Keagamaan 19, no. 1 (March 2024): 35–52. 
https://doi.org/10.37680/adabiya.v19i1.3702.. 

Mustabyirah, Mustabsyirah, Asri Asri, Musaddiq Musaddiq, and Yusuf Rahman. “Akhlak 
Terhadap Keluarga, Akhlak Terhadap Tetangga, Dan Akhlak Terhadap 
Lingkungan.” Jurnal Al-Ilmi Jurnal Riset Pendidikan Islam 6, no. 1 (March 2025): 57–
66. https://doi.org/10.47435/al-ilmi.v6i1.3555. 

Nasution, Octy Astrid, and Yohanes Bahari. “Kemiskinan Pada Gelandangan Dan 
Pengemis (Gepeng) Diperkotaan: Perspektif Teori Habitus Oleh Pierre Bourdieu.” 
Journal on Education 7, no. 1 (August 2024): 4591–98. 
https://doi.org/10.31004/joe.v7i1.7049. 

NU Online. “9 Hadits Nabi tentang Tetangga.” Accessed January 4, 2026. 
https://islam.nu.or.id/ilmu-hadits/9-hadits-nabi-tentang-tetangga-BKAiF. 

Putri, Mas Fierna Janvierna Lusie, Dwi Septipane, Denti Sulistiawati, and Kornelia Efriana 
Mumung. “Peranan Masyarakat Dalam Mengembangkan Nilai Kearifan Lokal Di 
Suku Baduy.” Jurnal Kewarganegaraan 7, no. 2 (October 2023): 1811–16. 
https://doi.org/10.31316/jk.v7i2.5466. 

Wardi, Moh Wardi Moh. “TRADISI TER-ATER DAN DAMPAK EKONOMI BAGI 
MASYARAKAT MADURA.” KARSA Journal of Social and Islamic Culture, 2013, 40–
57. https://doi.org/10.19105/karsa.v20i2.30. 

Zahroh, Fatimatuz, Moh Elman, Moh Ruddin, and Abdul Hakim. “Peran Tradisi Ter-Ater 
Dalam Teori Fungsionalisme Talcot Persons Terhadap Stabilitas Sosial.” Entita: 
Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Dan Ilmu-Ilmu Sosial, May 6, 2025, 975–
88. https://doi.org/10.19105/ejpis.v1i.19216. 

. 


