
 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

THE SEMANTICS OF BHINNEKA TUNGGAL IKA 

FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAM AND LOCAL WISDOM IN INDONESIA 

 

M. Masrur Huda 

Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

masrurhuda17@gmail.com 

 

Abstract: This study analyzes the semantic meaning of the motto 
“Bhinneka Tunggal Ika” from the perspectives of Islam and local wisdom, 
which later became the basis for the motto of nationhood, statehood, and 
religion in Indonesia. Semantics itself uses a linguistic approach in analyzing 
the meaning of diversity in Indonesia. The Islamic perspective and local 
wisdom in diversity are interpreted as a strong foundation that underlies it 
and the aspects of local wisdom that are built upon it. Based on the above, 
the research question is: How is the semantics of “Bhinneka Tunggal Ika” 
understood in Islam and local cultural values in Indonesia? The purpose of 
this study is to explore the harmony between the principles of statehood in 
diversity and Islamic values and local traditions. The research method used 
in this study is qualitative, with semantic analysis and literature review. The 
results show that the spirit of “Bhinneka Tunggal Ika” is in harmony with 
the concept of ukhuwah in Islam and the values of mutual cooperation, 
tolerance, and harmony in Indonesian local culture. In conclusion, the motto 
of Bhinneka Tunggal Ika is not only a symbol of statehood, but also has a 
semantic meaning, reflecting universal values that are able to unite diversity 
through an Islamic approach and local wisdom. 

Keywords: Semantics, Bhinneka Tunggal Ika, Islam and Local Wisdom 

 

PENDAHULUAN 

Keberagaman merupakan salah satu ciri mendasar yang melekat pada bangsa 
Indonesia. Sebagai negara kepulauan dengan ribuan pulau, ratusan suku, dan berbagai 
bahasa daerah, Indonesia tumbuh dengan kekayaan budaya yang luar biasa. Dari 
keberagaman inilah lahir semboyan luhur Bhinneka Tunggal Ika, yang secara harfiah berarti 
“berbeda-beda tetapi tetap satu jua.” Semboyan ini bukan sekadar ungkapan politik atau 
slogan persatuan, melainkan mengandung makna semantik yang dalam mengenai 
identitas, kesatuan, dan harmoni sosial. Dalam kajian semantik, makna Bhinneka Tunggal 
Ika dapat ditelusuri sebagai representasi dari konsep kesatuan makna (unity of meaning) 
dalam keberagaman tanda-tanda linguistik dan budaya yang membentuk tatanan sosial 
Indonesia. 

Konsep Bhinneka Tunggal Ika secara historis muncul dalam karya sastra Sutasoma 
karya Mpu Tantular pada abad ke-14, yang menekankan prinsip toleransi antara umat 
Hindu dan Buddha pada masa Majapahit. Nilai yang terkandung di dalamnya melampaui 
konteks keagamaan semata, melainkan menjadi filosofi universal yang menegaskan bahwa 
perbedaan tidak seharusnya menjadi sumber perpecahan, tetapi justru menjadi jembatan 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1339 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

untuk memahami kemanusiaan yang sejati. Dalam konteks modern, semboyan ini 
diadopsi sebagai asas kebangsaan Indonesia, sebagaimana termaktub dalam lambang 
negara Garuda Pancasila.1 

Dari perspektif Islam, makna Bhinneka Tunggal Ika memiliki resonansi yang kuat 
dengan ajaran Al-Qur’an. Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Hujurāt ayat 13: 

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 
saling mengenal (lita‘ārafū). Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah 
orang yang paling bertakwa.” (Q.S. Al-Hujurāt [49]: 13).2 

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman adalah kehendak ilahi yang bertujuan 
agar manusia saling memahami dan bekerja sama, bukan saling meniadakan. Prinsip ini 
mempertegas bahwa Islam menempatkan pluralitas sebagai rahmat dan bagian dari 
tatanan ciptaan Allah yang harus dijaga keseimbangannya. Rasulullah SAW pun 
menegaskan pentingnya persaudaraan dan kesatuan umat tanpa memandang latar 
belakang, sebagaimana sabdanya: “Seorang mukmin bagi mukmin lainnya bagaikan satu 
tubuh; apabila satu anggota tubuh merasakan sakit, seluruh tubuh turut merasakan sakit dan 
demam.” (H.R. Muslim). 

Sementara itu, kearifan lokal (local wisdom) di berbagai daerah di Indonesia juga 
mengandung nilai-nilai yang sejalan dengan prinsip Islam dan Bhinneka Tunggal Ika. Nilai-
nilai seperti gotong royong, musyawarah, toleransi, dan tepo seliro merupakan ekspresi 
linguistik sekaligus sosial yang meneguhkan semangat kebersamaan di tengah 
keberagaman. 3 Dalam konteks semantik, local wisdom ini berfungsi sebagai jaringan 
makna sosial yang menjaga keharmonisan hubungan antarindividu maupun 
antarkelompok dalam masyarakat. 4 

Dengan demikian, kajian semantika terhadap Bhinneka Tunggal Ika dalam perspektif 
Islam dan kearifan lokal tidak hanya berfokus pada aspek linguistik, tetapi juga menyentuh 
dimensi teologis dan filosofis yang mendalam. Ia menjadi wahana untuk memahami 
bagaimana bahasa, agama, dan budaya saling berinteraksi dalam membentuk kesadaran 
kolektif bangsa Indonesia yang berlandaskan nilai persatuan, keadilan, dan kemanusiaan. 

 

TEORI SEMANTIK, DASAR HUKUM DAN KEARIFAN LOKAL  

Semantik dan Makna Sosial 

Menurut Chaer (2009), semantik adalah cabang linguistik yang mengkaji makna. 
Dalam konteks sosial, makna linguistik seperti Bhinneka Tunggal Ika bukan hanya 
menyampaikan pesan leksikal, tetapi juga mengandung nilai ideologis dan moral 
masyarakat. Semantika merupakan salah satu cabang ilmu linguistik yang berfokus pada 
kajian makna. Dalam tataran kebahasaan, semantika tidak hanya mempelajari arti kata 
secara leksikal atau gramatikal, tetapi juga mengkaji hubungan antara tanda linguistik 

 
1Mpu Tantular, Sutasoma (Jakarta: Balai Pustaka, 2009), 45. 
2 Al-Qur’an, Surah Al-Hujurāt [49]: 13. 
3 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984), 112. 
4 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi 
Indonesia 35, no. 1 (2014): 15–28. 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

dengan realitas sosial yang melingkupinya. Melalui semantika, dapat dipahami bahwa 
bahasa bukan hanya alat komunikasi, melainkan juga cerminan dari sistem nilai, budaya, 
dan pandangan hidup masyarakat. Dengan demikian, analisis semantik memiliki 
keterkaitan erat dengan aspek sosial dan budaya tempat bahasa itu digunakan.5 

Makna dalam semantika tidak bersifat tunggal. Ia selalu mengalami perkembangan 
sesuai dengan konteks sosial dan situasi pemakaian bahasa. Ferdinand de Saussure, tokoh 
linguistik strukturalis, memandang bahwa hubungan antara signifiant (penanda) dan signifié 
(petanda) bersifat arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk dan makna, 
melainkan hasil kesepakatan sosial.6 Karena itu, makna sosial muncul ketika penggunaan 
bahasa melibatkan nilai-nilai yang diakui bersama oleh suatu kelompok masyarakat. 
Misalnya, kata “ibu” dalam konteks Indonesia tidak hanya berarti perempuan yang 
melahirkan, tetapi juga mengandung konotasi penghormatan dan kasih sayang yang tinggi 
terhadap perempuan yang dituakan. 

Dalam konteks sosiolinguistik, makna sosial terbentuk melalui interaksi dan 
kebiasaan tutur masyarakat. Dell Hymes menegaskan bahwa setiap tindak tutur memiliki 
konteks sosial yang menentukan interpretasi makna.7 Oleh sebab itu, pemahaman makna 
sosial membutuhkan analisis terhadap situasi tutur, hubungan antarpenutur, serta norma-
norma budaya yang berlaku. Sebagai contoh, penggunaan kata ganti “anda”, “kamu”, atau 
“saudara” dalam bahasa Indonesia mencerminkan tingkat keformalan, kedekatan, dan 
hierarki sosial antara penutur dan mitra tutur. Ungkapan ini berasal dari karya Mpu Tantular 
dalam Kakawin Sutasoma abad ke-14: 

Rwâneka dhâtu winuwus wara Buddha Wiswa, 
Bhinneka tunggal ika tan hana dharma mangrwa. 

Artinya: “Meskipun berbeda-beda, tetapi tetap satu juga, karena tidak ada kebenaran yang 
mendua.”.  

Makna semantik ini menekankan kesatuan dalam perbedaan—suatu prinsip yang 
mengakar dalam budaya dan kehidupan bangsa Indonesia. 

Makna sosial juga mencakup nilai-nilai ideologis dan kultural yang melekat pada 
bahasa. Misalnya, dalam masyarakat Jawa, penggunaan tingkat tutur seperti ngoko, madya, 
dan krama menunjukkan sistem sosial yang hierarkis dan sarat nilai kesopanan.8 Semantika 
dalam hal ini tidak dapat dilepaskan dari analisis pragmatik, karena makna tidak hanya 
berasal dari struktur bahasa, tetapi juga dari maksud dan interpretasi penutur dalam 
konteks sosial tertentu. 

Selain itu, perkembangan teknologi dan media sosial turut memengaruhi dinamika 
makna sosial. Kata atau istilah yang dahulu memiliki makna netral kini bisa berubah makna 
karena pengaruh wacana publik. Misalnya, istilah “buzzer” yang awalnya berarti 

 
5 Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 3. 
 
6 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, trans. Wade Baskin (New York: McGraw-Hill, 1966), 
67. 
7 Dell Hymes, Foundations in Sociolinguistics: An Ethnographic Approach (Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press, 1974), 12. 
8 Poedjosoedarmo, Tingkat Tutur Bahasa Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1979), 21. 
 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1341 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

penggemar atau penyebar informasi kini memiliki konotasi politis yang cenderung negatif. 
Hal ini menunjukkan bahwa makna sosial bersifat dinamis, mengikuti perubahan nilai dan 
persepsi masyarakat terhadap suatu fenomena.9 

Dengan demikian, semantika dan makna sosial memiliki hubungan yang erat dan 
saling melengkapi. Semantika memberikan kerangka teoritis untuk memahami makna 
secara sistematis, sedangkan makna sosial memperkaya dimensi interpretatif dengan 
memperhatikan aspek budaya, ideologi, dan hubungan sosial. Studi tentang semantika 
sosial membantu kita memahami bagaimana bahasa berfungsi tidak hanya sebagai alat 
komunikasi, tetapi juga sebagai medium pembentukan identitas, kekuasaan, dan nilai 
kemanusiaan dalam kehidupan masyarakat. 

Perspektif Islam tentang Keberagaman 

Keberagaman merupakan realitas universal yang tidak dapat dipungkiri dalam 
kehidupan manusia. Perbedaan dalam suku, bahasa, budaya, dan agama merupakan bagian 
dari kehendak Allah SWT yang menciptakan manusia dengan berbagai karakteristik dan 
identitas. Islam sebagai agama rahmatan lil ‘ālamīn mengajarkan umatnya untuk 
menerima, menghargai, dan mengelola keberagaman dengan prinsip keadilan, kasih 
sayang, dan toleransi. Keberagaman bukanlah sumber perpecahan, tetapi sarana untuk 
memperkaya kehidupan sosial dan memperkuat nilai-nilai kemanusiaan.10 

Al-Qur’an menegaskan makna keberagaman dalam Surah Al-Hujurāt ayat 13: 

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya 
kamu saling mengenal (lita‘ārafū). Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 
Allah ialah orang yang paling bertakwa.” (Q.S. Al-Hujurāt [49]: 13). 

Ayat ini menunjukkan bahwa pluralitas merupakan kehendak Allah, bukan sesuatu 
yang harus diseragamkan. Tujuan dari keberagaman adalah ta‘āruf (saling mengenal), 
bukan tanafur (saling menjauh atau bermusuhan). Dengan saling mengenal, manusia dapat 
membangun hubungan sosial yang harmonis dan menghargai eksistensi satu sama lain.11 

Rasulullah SAW juga mencontohkan sikap toleransi dan penghormatan terhadap 
perbedaan dalam kehidupan sosial. Dalam Piagam Madinah, beliau menyatukan berbagai 
kelompok masyarakat — termasuk kaum Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab lainnya — 
dalam satu ikatan sosial-politik yang menjunjung tinggi keadilan, kebebasan beragama, dan 
tanggung jawab bersama.12 Piagam tersebut menjadi bukti nyata bahwa Islam mendukung 
keberagaman dalam bingkai persaudaraan dan kebersamaan. 

Lebih jauh, konsep ukhuwah (persaudaraan) dalam Islam memiliki tiga dimensi: 
ukhuwah islāmiyyah (persaudaraan sesama Muslim), ukhuwah wathaniyyah (persaudaraan 
sebangsa dan setanah air), dan ukhuwah insāniyyah (persaudaraan sesama manusia). Ketiga 

 
9 Yasraf Amir Piliang, Semiotika dan Hipersemiotika: Kode, Gaya, dan Matinya Makna (Bandung: Matahari, 
2012), 54. 
10 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 
1998), 331. 
 
11 Al-Qur’an, Surah Al-Hujurāt [49]: 13. 
12 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 
1981), 24–25. 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

konsep ini menjadi dasar etika sosial Islam yang menekankan pentingnya solidaritas dan 
empati lintas perbedaan.13 Dalam konteks masyarakat multikultural seperti Indonesia, 
nilai-nilai ini menjadi sangat relevan untuk memperkuat integrasi sosial dan menghindari 
konflik berbasis identitas. 

Selain itu, keberagaman dalam Islam juga mencakup perbedaan pemikiran dan 
mazhab. Sejak masa sahabat, umat Islam telah mengenal ragam pendapat dalam fikih, 
tafsir, dan kalam. Perbedaan tersebut tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan 
sebagai bentuk rahmah (kasih sayang) dan kekayaan intelektual umat. Imam al-Syafi‘i 
pernah berkata, “Pendapatku benar tetapi mungkin salah, dan pendapat orang lain salah 
tetapi mungkin benar.”14 Ungkapan ini mencerminkan sikap ilmiah dan toleran terhadap 
perbedaan pandangan. 

Dengan demikian, Islam memandang keberagaman sebagai fitrah dan rahmat. 
Keberagaman menuntut manusia untuk saling memahami, menghormati, dan bekerja 
sama dalam kebaikan. Nilai-nilai seperti tasāmuh (toleransi), ‘adālah (keadilan), dan 
ukhuwwah (persaudaraan) merupakan landasan utama dalam membangun masyarakat 
yang damai dan beradab. Dalam pandangan Islam, kemuliaan seseorang tidak ditentukan 
oleh latar belakang sosial atau etnisnya, melainkan oleh ketakwaan dan kontribusinya 
terhadap kemaslahatan umat. 

Islam mengajarkan bahwa perbedaan adalah sunnatullah, bagian dari kehendak Allah 
untuk menunjukkan kebesaran-Nya. 

Dalil Al-Qur’an 

1. QS. Al-Hujurat [49]: 13 

 
َّ
 اِن

ۚ
وْا
ُ
عَارَف

َ
لَ لِت ىِٕ

ۤ
بَا
َ
ق عُوْبًا وَّ

ُ
مْ ش

ُ
ك
ٰ
ن
ْ
 وَجَعَل

ٰ
ثٰ
ْ
ن
ُ
ا رٍ وَّ

َ
ك
َ
نْ ذ مْ مِّ

ُ
ك
ٰ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
ا خ

َّ
اسُ اِن

َّ
هَا الن يُّ

َ
ا
ٰٓ
  يٰ

َ
د
ْ
مْ عِن

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
 ا

 ٌ ْ بِي 
َ
َ عَلِيْمٌ خ

ه
 اللّٰ

َّ
 اِن

ْۗ
مْ
ُ
ىك
ٰ
ق
ْ
ت
َ
ِ ا
ه

 ۝١٣ اللّٰ

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 
Allah ialah yang paling bertakwa.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan ancaman, melainkan sarana 
untuk saling mengenal dan menghargai. 

2. QS. Ar-Rum [30]: 22 

عٰ 
ْ
ل
ِّ
يٰتٍ ل

ٰ َ
 لْ

َ
لِك ْ ذٰ ي ِ

 ف 
َّ
 اِن

ْۗ
مْ
ُ
وَانِك

ْ
ل
َ
مْ وَا

ُ
تِك
َ
سِن

ْ
ل
َ
 ا
ُ
ف

َ
تِلَ

ْ
رْضِ وَاخ

َ ْ
مٰوٰتِ وَالْ  السَّ

ُ
ق
ْ
ل
َ
يٰتِهٖ خ

ٰ
  لِمِي ْ َ وَمِنْ ا

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi dan 
perbedaan bahasa dan warna kulitmu.” 

Ini menegaskan bahwa perbedaan bahasa dan budaya adalah tanda kekuasaan 
Allah yang patut disyukuri. 

• Rasulullah SAW bersabda: 

 
13 M. Quraish Shihab, Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 47 
14 Al-Imam al-Syafi‘i, Al-Risālah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), 42. 
 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1343 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

  
ٌ
مْ وَاحِد

ُ
بَاك
َ
أ  
َّ
، وَإِن

ٌ
مْ وَاحِد

ُ
ك  رَبَّ

َّ
إِن  

َ
لْ
َ
أ اسُ، 

َّ
هَا الن يُّ

َ
أ    يَا 

َ
، وَلْ ٍّ  عَجَمِي

َ
ٍّ عَلَ ي لَ لِعَرَب ِ

ْ
ض
َ
 ف
َ
 لْ
َ
لْ
َ
أ

وَى
ْ
ق
َّ
 بِالت

َّ
حْمَرَ، إِلْ

َ
 أ

َ
 عَلَ

َ
سْوَد

َ
 أ
َ
، وَلْ

َ
سْوَد

َ
 أ

َ
حْمَرَ عَلَ

َ
 أ
َ
، وَلْ ٍّ ي  عَرَب ِ

َ
ٍّ عَلَ  لِعَجَمِي

“Tidak ada keutamaan orang Arab atas orang non-Arab, dan tidak pula non-Arab 
atas orang Arab; tidak ada keutamaan orang putih atas orang hitam, kecuali dengan 
ketakwaan.” 
(HR. Ahmad, no. 23489) 

Hadis ini menegaskan prinsip kesetaraan universal yang sejalan dengan semangat Bhinneka 
Tunggal Ika. 

Kearifan Lokal Indonesia 

Kearifan lokal atau local wisdom merupakan konsep yang menggambarkan nilai-nilai 
luhur, norma, dan praktik budaya yang lahir dari pengalaman panjang masyarakat dalam 
berinteraksi dengan lingkungan sosial dan alamnya. Di Indonesia, kearifan lokal menjadi 
bagian integral dari identitas nasional karena setiap daerah memiliki sistem nilai dan tradisi 
yang khas, diwariskan secara turun-temurun, dan berfungsi sebagai pedoman hidup 
masyarakat.15 Kearifan lokal tidak hanya mencerminkan kebudayaan material, tetapi juga 
mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekologis yang menuntun manusia untuk hidup 
selaras dengan alam dan sesamanya. 

Secara historis, kearifan lokal berkembang melalui proses adaptasi masyarakat 
terhadap lingkungan geografis, sosial, dan budaya. Misalnya, masyarakat Bali mengenal 
konsep Tri Hita Karana yang menekankan keseimbangan hubungan antara manusia dengan 
Tuhan (parhyangan), manusia dengan manusia (pawongan), dan manusia dengan alam 
(palemahan).16 Nilai-nilai ini membentuk sistem kehidupan masyarakat Bali yang harmonis, 
baik dalam aspek religi, sosial, maupun lingkungan. Di Jawa, dikenal prinsip tepo seliro dan 
gotong royong yang menekankan empati dan solidaritas sosial. Prinsip tersebut menjadi 
fondasi hubungan sosial yang kuat di tengah keberagaman masyarakat Indonesia.17 

Kearifan lokal juga memainkan peran penting dalam menjaga kelestarian lingkungan. 
Masyarakat adat di berbagai daerah memiliki sistem pengelolaan sumber daya alam yang 
berbasis pada pengetahuan tradisional. Contohnya adalah sistem subak di Bali, sasi di 
Maluku, dan hutan larangan di Sumatra Barat. Sistem-sistem ini menunjukkan bahwa 
masyarakat tradisional Indonesia telah menerapkan prinsip-prinsip ekologis jauh sebelum 
konsep pembangunan berkelanjutan dikenal secara global.18 Kearifan lokal semacam ini 
menjadi bukti bahwa masyarakat Indonesia memiliki kesadaran ekologis yang tinggi dan 
menempatkan keseimbangan alam sebagai bagian dari nilai spiritual dan sosial. 

Selain itu, kearifan lokal berperan dalam memperkuat integrasi sosial di tengah 
masyarakat multikultural. Melalui tradisi seperti musyawarah, selametan, dan adat istiadat 
yang berorientasi pada kebersamaan, masyarakat diajarkan untuk menghargai perbedaan 

 
15 Suyatno, Kearifan Lokal dalam Budaya Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 5. 
16 I Gede Pitana, Tri Hita Karana: Konsep Filosofis Masyarakat Bali dalam Pembangunan Berkelanjutan 
(Denpasar: Udayana University Press, 2009), 14. 
17 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984), 112. 
18 Alim Sumarno, “Kearifan Lokal dan Pelestarian Lingkungan Hidup,” Jurnal Sosiohumaniora 19, no. 3 (2017): 
245–258. 
 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

dan menjunjung tinggi harmoni sosial.19 Dalam konteks kebangsaan, nilai-nilai kearifan 
lokal ini sejalan dengan prinsip Bhinneka Tunggal Ika — berbeda-beda tetapi tetap satu jua 
— yang menjadi dasar kehidupan berbangsa dan bernegara di Indonesia. 

Namun, tantangan modernisasi dan globalisasi menyebabkan sebagian nilai kearifan 
lokal mulai tergerus oleh budaya luar yang bersifat instan dan materialistik. Banyak 
generasi muda yang kurang mengenal akar budayanya sendiri karena arus informasi global 
yang cepat dan homogenisasi budaya. Oleh karena itu, revitalisasi dan pelestarian kearifan 
lokal menjadi hal yang mendesak dilakukan. Upaya ini dapat diwujudkan melalui 
pendidikan berbasis budaya, penelitian etnografi, serta pemberdayaan masyarakat adat 
agar nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya tetap hidup dan relevan dengan 
perkembangan zaman.20 

Dengan demikian, kearifan lokal di Indonesia bukan sekadar warisan masa lalu, 
melainkan juga sumber inspirasi bagi masa depan. Ia berfungsi sebagai fondasi moral, 
sosial, dan ekologis dalam menghadapi berbagai tantangan modern. Kearifan lokal 
mengajarkan bahwa kemajuan tidak harus mengorbankan identitas dan kelestarian 
lingkungan, melainkan dapat dicapai melalui keseimbangan antara tradisi dan inovasi, 
antara nilai-nilai lokal dan tuntutan global. 

Kearifan lokal (local wisdom) adalah hasil cipta, rasa, dan karsa masyarakat yang 
diwariskan secara turun-temurun (Koentjaraningrat, 2009). Nilai-nilai lokal seperti gotong 
royong, pela gandong (Maluku), siri’ na pacce (Bugis), dan mapalus (Minahasa) 
menunjukkan konsep solidaritas sosial dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip Islam yang menekankan kebersamaan dan kasih 
sayang sesama manusia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis semantik dan 
teologis. 

A. Jenis Penelitian 

Studi pustaka (library research) yang menganalisis teks-teks klasik (Kakawin 
Sutasoma), ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, dan literatur ilmiah tentang semantik dan 
kearifan lokal Indonesia. 

B. Sumber Data 

1. Data primer: Al-Qur’an, hadis, dan teks Sutasoma. 

2. Data sekunder: Buku, jurnal, dan artikel akademik tentang Islam, semantik, 
dan kearifan lokal. 

C. Teknik Analisis Data 

Analisis dilakukan dengan menafsirkan makna semantik “Bhinneka Tunggal 
Ika”, lalu membandingkannya dengan nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Proses 

 
19 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi 
Indonesia 35, no. 1 (2014): 15–28. 
20 Ayu Sutarto, Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Era Globalisasi (Malang: Universitas Negeri Malang Press, 
2015), 33. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1345 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

interpretasi dilakukan dengan metode analisis makna konotatif dan relasional 
(Leech, 1981) untuk melihat hubungan antara makna linguistik dan nilai sosial-
religius. 

SEMANTIKA BINEKA TUNGGAL IKA DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN 

LOKAL WISDOM DI INDONESIA 

A. Makna Semantik “Bhinneka Tunggal Ika” 

Semboyan nasional Indonesia “Bhinneka Tunggal Ika” merupakan ungkapan yang 
sarat makna dan memiliki kedalaman filosofis, linguistik, serta sosial budaya yang luar 
biasa. Secara semantik, frasa ini menggambarkan konsep kesatuan dalam 
keberagaman — sebuah nilai fundamental yang menjadi dasar kehidupan berbangsa 
dan bernegara di Indonesia. Semantik sebagai cabang ilmu linguistik yang mempelajari 
makna memungkinkan kita untuk menafsirkan bagaimana kata-kata dalam ungkapan 
ini membentuk sistem makna yang tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga ideologis 
dan simbolik.21 

Secara etimologis, frasa Bhinneka Tunggal Ika berasal dari bahasa Sanskerta: 
bhinna berarti “berbeda,” ika berarti “itu,” dan tunggal berarti “satu.” Dengan 
demikian, secara literal, ungkapan ini dapat diterjemahkan menjadi “berbeda-beda itu 
satu.”² Dalam tataran semantik leksikal, makna setiap unsur kata tersebut tampak 
sederhana, tetapi ketika digabungkan menjadi satu frasa, maknanya berubah menjadi 
simbol kesatuan nasional. Di sinilah letak kekayaan semantik dari semboyan ini — 
bahwa makna total tidak semata-mata hasil penjumlahan makna unsur-unsurnya, 
melainkan hasil dari relasi dan konteks budaya yang melingkupinya.22 

Asal-usul frasa Bhinneka Tunggal Ika terdapat dalam karya sastra Sutasoma karya 
Mpu Tantular dari abad ke-14 pada masa Kerajaan Majapahit. Dalam pupuh 139, 
terdapat kalimat: “Bhinneka tunggal ika, tan hana dharma mangrwa,” yang berarti 
“Berbeda-beda tetapi satu jua, tiada kebenaran yang mendua.”⁴ Pada masa itu, Mpu 
Tantular menggunakan ungkapan tersebut untuk menjembatani perbedaan antara 
umat Hindu dan Buddha. Dengan demikian, secara historis, frasa ini lahir dari 
semangat toleransi dan kesadaran religius yang tinggi terhadap pluralitas. 

Dari sudut pandang semantik konotatif, Bhinneka Tunggal Ika tidak hanya 
menandakan perbedaan yang bersatu, tetapi juga melambangkan harmoni, 
kesetaraan, dan inklusivitas. Makna konotatifnya berkaitan erat dengan nilai-nilai sosial 
dan moral yang hidup dalam masyarakat Indonesia. Frasa ini mengandung pesan 
bahwa keberagaman bukanlah ancaman bagi kesatuan, melainkan kekuatan yang 
memperkaya kehidupan bersama.23 Dalam konteks semantik sosial, semboyan ini 
berfungsi sebagai “tanda makna kolektif” yang meneguhkan identitas nasional 
Indonesia sebagai bangsa yang plural. 

 
21 Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 4. 
 
22 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, trans. Wade Baskin (New York: McGraw-Hill, 1966), 
67. 
23 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008), 186. 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

Lebih jauh, dalam kajian semantik budaya, Bhinneka Tunggal Ika dapat dipahami 
sebagai simbol dari sistem makna budaya bangsa Indonesia yang berlandaskan 
harmoni dan gotong royong. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan prinsip yang terdapat 
dalam berbagai kearifan lokal di seluruh Nusantara. Misalnya, nilai musyawarah dan 
gotong royong di Jawa, mapalus di Minahasa, dan pela gandong di Maluku — semuanya 
mencerminkan makna kebersamaan dan persaudaraan di tengah perbedaan.24 Dalam 
konteks ini, semantik Bhinneka Tunggal Ika mencakup lapisan makna yang bersifat 
universal sekaligus lokal, yakni kesatuan nilai kemanusiaan yang tumbuh dari budaya 
bangsa sendiri. 

Dari perspektif Islam, makna semantik Bhinneka Tunggal Ika memiliki kesesuaian 
yang erat dengan ajaran Al-Qur’an. Dalam Surah Al-Hujurāt ayat 13, Allah SWT 
berfirman bahwa manusia diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling 
mengenal (lita‘ārafū), bukan untuk saling bermusuhan.25 Ayat ini menegaskan bahwa 
pluralitas merupakan kehendak ilahi yang harus dikelola dengan nilai-nilai 
persaudaraan dan keadilan. Secara semantik teologis, ajaran Islam memaknai 
keberagaman sebagai bentuk kasih sayang Tuhan kepada umat manusia. Dengan 
demikian, semangat Bhinneka Tunggal Ika tidak bertentangan dengan ajaran Islam, 
bahkan memperkuat pesan moral dan spiritualnya. 

Dalam tataran pragmatik, semboyan Bhinneka Tunggal Ika juga memiliki fungsi 
performatif sebagai ujaran simbolik yang meneguhkan identitas nasional. Ketika 
diucapkan atau ditulis, semboyan ini tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga 
menegaskan komitmen kolektif terhadap persatuan dan toleransi.26 Ia berfungsi 
sebagai simbol bahasa yang mengikat masyarakat Indonesia dalam kesadaran bersama 
untuk hidup damai di tengah perbedaan. 

Selain itu, makna semantik Bhinneka Tunggal Ika juga dapat dilihat dalam konteks 
ideologis sebagai fondasi integrasi nasional. Setelah Proklamasi Kemerdekaan 1945, 
semboyan ini diadopsi secara resmi sebagai moto negara dan dicantumkan pada 
lambang Garuda Pancasila.27 Penerapan ini memperluas makna simbolisnya dari 
konteks religius pada masa Majapahit menjadi konteks nasionalisme modern. Dengan 
demikian, Bhinneka Tunggal Ika menjadi tanda linguistik yang menyatukan seluruh 
elemen bangsa, sekaligus menjadi representasi semantik dari ideologi Pancasila yang 
menekankan nilai kemanusiaan, keadilan, dan persatuan. 

Melalui pendekatan semantik, dapat disimpulkan bahwa Bhinneka Tunggal Ika 
bukan sekadar semboyan politik, melainkan teks budaya yang hidup. Ia memuat 
makna literal, konotatif, sosial, budaya, dan ideologis yang membentuk kerangka 
berpikir bangsa Indonesia tentang kebersamaan dalam keberagaman. Dalam dunia 
modern yang sarat dengan perbedaan dan potensi konflik, memahami makna 

 
24 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi 
Indonesia 35, no. 1 (2014): 15–28. 
 
25 Al-Qur’an, Surah Al-Hujurāt [49]: 13. 
26 Geoffrey Leech, Semantics: The Study of Meaning, 2nd ed. (Harmondsworth: Penguin Books, 1981), 11. 
27 Tim Penyusun, Lambang Negara Republik Indonesia Garuda Pancasila (Jakarta: Sekretariat Negara Republik 
Indonesia, 2016), 8. 
 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1347 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

semantik Bhinneka Tunggal Ika menjadi penting agar generasi bangsa tidak hanya 
menghafal semboyan tersebut, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang 
dikandungnya — yakni menghargai perbedaan, menegakkan keadilan, dan 
memperkuat persatuan. 

B. KORELASI NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL 

Islam sebagai agama rahmatan lil ‘ālamīn hadir untuk membawa rahmat bagi 
seluruh umat manusia dan alam semesta. Nilai-nilai yang terkandung di dalam ajaran 
Islam bersifat universal dan dapat menyesuaikan diri dengan berbagai konteks budaya 
serta sistem sosial masyarakat di berbagai belahan dunia. Di Indonesia, ajaran Islam 
berkembang tidak dengan cara menghapus tradisi lokal, melainkan melalui proses 
akulturasi yang harmonis dengan nilai-nilai kearifan lokal (local wisdom).28 Korelasi 
antara nilai Islam dan kearifan lokal ini mencerminkan dinamika budaya yang khas, di 
mana ajaran agama menjadi bagian integral dari identitas sosial dan budaya bangsa. 

Kearifan lokal merupakan hasil pengalaman panjang masyarakat dalam 
menghadapi tantangan kehidupan. Ia mencakup nilai, norma, tradisi, dan praktik sosial 
yang diwariskan secara turun-temurun.29 Di Indonesia, nilai-nilai kearifan lokal seperti 
gotong royong, musyawarah mufakat, tepo seliro, dan rukun memiliki kesesuaian makna 
dengan prinsip-prinsip Islam, seperti ukhuwah (persaudaraan), syūrā (musyawarah), 
‘adl (keadilan), dan ta‘āwun (tolong-menolong). Kesamaan nilai tersebut 
memperlihatkan bahwa Islam dan budaya lokal bukan dua entitas yang bertentangan, 
melainkan saling memperkuat dalam membangun tatanan masyarakat yang 
berkeadilan dan beradab.30 

Secara historis, proses penyebaran Islam di Nusantara menunjukkan adanya 
integrasi yang kuat antara dakwah dan budaya lokal. Para ulama dan penyebar Islam, 
seperti Walisongo di Jawa, menggunakan pendekatan kultural dalam menyebarkan 
ajaran Islam. Mereka tidak menolak tradisi lokal secara frontal, melainkan 
memberikan makna baru sesuai nilai-nilai Islam. Misalnya, tradisi selametan yang 
menekankan kebersamaan dan doa bersama di masyarakat Jawa dimaknai sebagai 
bentuk syukur kepada Allah SWT serta wujud solidaritas sosial.31 Pendekatan seperti 
ini menjadikan Islam diterima secara damai dan mendalam di tengah masyarakat 
multikultural Indonesia. 

Dalam perspektif teologis, nilai-nilai Islam mendukung prinsip pelestarian 
budaya selama tidak bertentangan dengan akidah dan syariah. Rasulullah SAW 
bersabda, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (H.R. 
Ahmad).32 Hadis ini menegaskan bahwa Islam tidak bermaksud menghapus tradisi dan 
budaya yang telah ada, melainkan menyempurnakannya agar sejalan dengan nilai 

 
28 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Mizan, 2002), 23. 
29 Suyatno, Kearifan Lokal dalam Budaya Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 7. 
30 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 
1998), 343. 
31 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Jakarta: Pustaka Iman, 2012), 102. 
 
32 Ahmad ibn Hanbal, Musnad Ahmad, no. 8952. 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

moral yang tinggi. Dengan demikian, budaya lokal yang mengandung unsur kebajikan, 
keadilan, dan kemanusiaan dapat menjadi bagian dari praktik kehidupan Islami. 

Selain aspek sosial dan budaya, korelasi nilai Islam dan kearifan lokal juga tampak 
dalam konteks pelestarian lingkungan. Banyak masyarakat adat di Indonesia memiliki 
aturan adat yang menjaga keseimbangan alam, seperti sistem sasi di Maluku dan hutan 
larangan di Sumatra Barat. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam tentang amanah 
manusia sebagai khalifah di bumi yang bertugas memelihara lingkungan. Dalam Al-
Qur’an disebutkan, “Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah 
Allah memperbaikinya.” (Q.S. Al-A‘rāf [7]: 56).33 Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai 
kearifan lokal yang berorientasi pada kelestarian alam memiliki landasan etis yang 
sejalan dengan ajaran Islam. 

Dengan demikian, korelasi antara nilai Islam dan kearifan lokal di Indonesia 
menunjukkan adanya harmoni antara agama dan budaya. Keduanya saling melengkapi 
dalam membentuk karakter bangsa yang religius, berakhlak, dan berbudaya. Islam 
memberikan dasar moral dan spiritual, sedangkan kearifan lokal memberi bentuk 
konkret dalam praktik kehidupan sehari-hari. Keduanya membangun jembatan nilai 
yang menghubungkan manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Sinergi 
antara nilai Islam dan kearifan lokal ini menjadi kekuatan besar dalam menjaga 
keutuhan sosial, toleransi, dan identitas bangsa Indonesia yang majemuk. 

Nilai Islam Kearifan Lokal Nilai Bersama 

Ukhuwah 
(persaudaraan) 

Gotong royong Persatuan sosial 

Tasāmuh (toleransi) Tepo seliro / tenggang rasa 
Penghargaan terhadap 
perbedaan 

Syūrā (musyawarah) Musyawarah mufakat Keadilan dan kesetaraan 

‘Adl (keadilan) 
Adat yang menjunjung 
keseimbangan 

Kesejahteraan bersama 

Tabel 1. keselarasan antara nilai Islam dan nilai budaya lokal Indonesia 

Kedua sistem nilai ini berfungsi untuk menjaga harmoni sosial, menunjukkan 
bahwa makna “Bhinneka Tunggal Ika” memiliki akar kuat dalam nilai-nilai Qurani dan 
tradisi Nusantara. 

C. IMPLEMENTASI SOSIAL DALAM BHINNEKA TUNGGAL IKA 

Semboyan nasional Bhinneka Tunggal Ika memiliki makna yang mendalam dalam 
kehidupan sosial bangsa Indonesia. Ungkapan yang berarti “berbeda-beda tetapi tetap 
satu jua” ini bukan sekadar semboyan politik, melainkan pedoman etis yang menuntun 
masyarakat untuk hidup berdampingan dalam keberagaman.34 Implementasi sosial 
dari Bhinneka Tunggal Ika mencakup berbagai aspek kehidupan — mulai dari toleransi 

 
33 Al-Qur’an, Surah Al-A‘rāf [7]: 56 
34 Mpu Tantular, Sutasoma (Jakarta: Balai Pustaka, 2009), 45. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 

Halaman   1349 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

antaragama, kerja sama antarbudaya, hingga semangat gotong royong yang menjadi 
ciri khas bangsa Indonesia. 

Dalam konteks sosial, Bhinneka Tunggal Ika diwujudkan melalui sikap saling 
menghormati perbedaan dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan. Masyarakat 
Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, ras, dan bahasa, namun tetap dapat hidup 
harmonis karena adanya kesadaran kolektif akan pentingnya persatuan.35 Prinsip ini 
selaras dengan ajaran Islam yang menegaskan bahwa keberagaman adalah sunnatullah, 
sebagaimana firman Allah SWT dalam Surah Al-Hujurāt ayat 13 bahwa manusia 
diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita‘ārafū), 
bukan saling bermusuhan.36 

Implementasi Bhinneka Tunggal Ika juga terlihat dalam kehidupan bermasyarakat 
melalui kegiatan sosial seperti gotong royong, musyawarah, dan tolong-menolong. Tradisi 
ini mencerminkan semangat kebersamaan dan solidaritas sosial yang sejalan dengan 
nilai-nilai Pancasila dan ajaran agama.37 Selain itu, dunia pendidikan turut berperan 
dalam menanamkan nilai Bhinneka Tunggal Ika kepada generasi muda agar mampu 
menghargai perbedaan sebagai kekayaan, bukan ancaman. 

Dengan demikian, implementasi sosial dari Bhinneka Tunggal Ika menjadi fondasi 
penting dalam menjaga keutuhan bangsa. Ia mengajarkan bahwa keberagaman bukan 
penghalang, melainkan kekuatan yang menyatukan seluruh elemen masyarakat 
Indonesia dalam bingkai persaudaraan dan kemanusiaan.38 

 

KESIMPULAN 

Makna semantik Bhinneka Tunggal Ika mencerminkan konsep pluralitas dalam 
kesatuan yang memiliki kesamaan nilai dengan ajaran Islam dan kearifan lokal Indonesia 
dalam bineka tunggal ika seperti Ukhuwah (persaudaraan), Tasāmuh (toleransi), Syūrā 
(musyawarah) dan ‘Adl (keadilan). Islam menegaskan bahwa keberagaman adalah rahmat 
dan bagian dari tanda kebesaran Allah, sementara kearifan lokal Indonesia mengajarkan 
harmoni, gotong royong, dan toleransi.   Kedua perspektif ini saling melengkapi, 
membentuk dasar kuat bagi persatuan bangsa Indonesia yang berlandaskan nilai spiritual 
dan budaya yang termaktub Bineka Tunggal Eka. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad bin Hanbal. Musnad Ahmad. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qur’an al-Karim. 

Chaer, A. (2009). Pengantar Semantik Bahasa Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta. 

Koentjaraningrat. (2009). Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia. 

 
35 Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayaan di Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1990), 88. 
36 Al-Qur’an, Surah Al-Hujurāt [49]: 13 
37 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dan Kebersamaan Sosial,” Jurnal Antropologi Indonesia 36, no. 
2 (2015): 102 

1. 38 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 
1998), 335. 
 



 
 
 
 
 

  

The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective  
of Islam and Local Wisdom in Indonesia 

M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto 
 
 

 

 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

Leech, G. (1981). Semantics: The Study of Meaning. London: Penguin Books. 

Malihah, E. (2020). Islam, Keindonesiaan dan Bhinneka Tunggal Ika. Jurnal Himmah, 4(1). 

Purwaningsih, R. F., & Witro, D. (2022). Islam Nusantara in Slogan Bhinneka Tunggal Ika: 
Al-Qur’an Perspective. Cakrawala: Jurnal Studi Islam, 15(1). 

Sulistiyo, R. (2017). Internalisasi Perspektif Bhinneka Tunggal Ika dalam Pendidikan Agama 
Islam di Indonesia. Ulumuddin, 8(2). 

Zainuddin, A. (2019). Integrasi Nilai Islam dan Kearifan Lokal dalam Membangun Moderasi 
Beragama. Jurnal Al-Tahrir, 19(2). 


