AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

THE SEMANTICS OF BHINNEKA TUNGGAL IKA
FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAM AND LOCAL WISDOM IN INDONESIA

M. Masrur Huda
Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

masrurhuda | 7@gmail.com

Abstract: This study analyzes the semantic meaning of the motto
“Bhinneka Tunggal lka” from the perspectives of Islam and local wisdom,
which later became the basis for the motto of nationhood, statehood, and
religion in Indonesia. Semantics itself uses a linguistic approach in analyzing
the meaning of diversity in Indonesia. The Islamic perspective and local
wisdom in diversity are interpreted as a strong foundation that underlies it
and the aspects of local wisdom that are built upon it. Based on the above,
the research question is: How is the semantics of “Bhinneka Tunggal lka”
understood in Islam and local cultural values in Indonesia? The purpose of
this study is to explore the harmony between the principles of statehood in
diversity and Islamic values and local traditions. The research method used
in this study is qualitative, with semantic analysis and literature review. The
results show that the spirit of “Bhinneka Tunggal lka” is in harmony with
the concept of ukhuwah in Islam and the values of mutual cooperation,
tolerance, and harmony in Indonesian local culture. In conclusion, the motto
of Bhinneka Tunggal lka is not only a symbol of statehood, but also has a
semantic meaning, reflecting universal values that are able to unite diversity
through an Islamic approach and local wisdom.

Keywords: Semantics, Bhinneka Tunggal lka, Islam and Local Wisdom

PENDAHULUAN

Keberagaman merupakan salah satu ciri mendasar yang melekat pada bangsa
Indonesia. Sebagai negara kepulauan dengan ribuan pulau, ratusan suku, dan berbagai
bahasa daerah, Indonesia tumbuh dengan kekayaan budaya yang luar biasa. Dari
keberagaman inilah lahir semboyan luhur Bhinneka Tunggal Ika, yang secara harfiah berarti
“berbeda-beda tetapi tetap satu jua.” Semboyan ini bukan sekadar ungkapan politik atau
slogan persatuan, melainkan mengandung makna semantik yang dalam mengenai
identitas, kesatuan, dan harmoni sosial. Dalam kajian semantik, makna Bhinneka Tunggal
lka dapat ditelusuri sebagai representasi dari konsep kesatuan makna (unity of meaning)
dalam keberagaman tanda-tanda linguistik dan budaya yang membentuk tatanan sosial
Indonesia.

Konsep Bhinneka Tunggal lka secara historis muncul dalam karya sastra Sutasoma
karya Mpu Tantular pada abad ke-14, yang menekankan prinsip toleransi antara umat
Hindu dan Buddha pada masa Majapahit. Nilai yang terkandung di dalamnya melampaui
konteks keagamaan semata, melainkan menjadi filosofi universal yang menegaskan bahwa
perbedaan tidak seharusnya menjadi sumber perpecahan, tetapi justru menjadi jembatan

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars

untuk memahami kemanusiaan yang sejati. Dalam konteks modern, semboyan ini
diadopsi sebagai asas kebangsaan Indonesia, sebagaimana termaktub dalam lambang
negara Garuda Pancasila.'

Dari perspektif Islam, makna Bhinneka Tunggal lka memiliki resonansi yang kuat
dengan ajaran Al-Qur’an. Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Hujurat ayat |3:

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu
saling mengenal (lita‘drafi). Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah
orang yang paling bertakwa.” (Q.S. Al-Hujurat [49]: 13).?

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman adalah kehendak ilahi yang bertujuan
agar manusia saling memahami dan bekerja sama, bukan saling meniadakan. Prinsip ini
mempertegas bahwa Islam menempatkan pluralitas sebagai rahmat dan bagian dari
tatanan ciptaan Allah yang harus dijaga keseimbangannya. Rasulullah SAW pun
menegaskan pentingnya persaudaraan dan kesatuan umat tanpa memandang latar
belakang, sebagaimana sabdanya: “Seorang mukmin bagi mukmin lainnya bagaikan satu
tubuh; apabila satu anggota tubuh merasakan sakit, seluruh tubuh turut merasakan sakit dan
demam.” (H.R. Muslim).

Sementara itu, kearifan lokal (local wisdom) di berbagai daerah di Indonesia juga
mengandung nilai-nilai yang sejalan dengan prinsip Islam dan Bhinneka Tunggal lka. Nilai-
nilai seperti gotong royong, musyawarah, toleransi, dan tepo seliro merupakan ekspresi
linguistik sekaligus sosial yang meneguhkan semangat kebersamaan di tengah
keberagaman. > Dalam konteks semantik, local wisdom ini berfungsi sebagai jaringan
makna sosial yang menjaga keharmonisan hubungan antarindividu maupun
antarkelompok dalam masyarakat. *

Dengan demikian, kajian semantika terhadap Bhinneka Tunggal Ika dalam perspektif
Islam dan kearifan lokal tidak hanya berfokus pada aspek linguistik, tetapi juga menyentuh
dimensi teologis dan filosofis yang mendalam. la menjadi wahana untuk memahami
bagaimana bahasa, agama, dan budaya saling berinteraksi dalam membentuk kesadaran
kolektif bangsa Indonesia yang berlandaskan nilai persatuan, keadilan, dan kemanusiaan.

TEORI SEMANTIK, DASAR HUKUM DAN KEARIFAN LOKAL
Semantik dan Makna Sosial

Menurut Chaer (2009), semantik adalah cabang linguistik yang mengkaji makna.
Dalam konteks sosial, makna linguistik seperti Bhinneka Tunggal lka bukan hanya
menyampaikan pesan leksikal, tetapi juga mengandung nilai ideologis dan moral
masyarakat. Semantika merupakan salah satu cabang ilmu linguistik yang berfokus pada
kajian makna. Dalam tataran kebahasaan, semantika tidak hanya mempelajari arti kata
secara leksikal atau gramatikal, tetapi juga mengkaji hubungan antara tanda linguistik

'Mpu Tantular, Sutasoma (Jakarta: Balai Pustaka, 2009), 45.

2 AI-Qur’an, Surah Al-Hujurat [49]: 13.

3 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984), |12.

* Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi
Indonesia 35, no. | (2014): 15-28.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1339 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

dengan realitas sosial yang melingkupinya. Melalui semantika, dapat dipahami bahwa
bahasa bukan hanya alat komunikasi, melainkan juga cerminan dari sistem nilai, budaya,
dan pandangan hidup masyarakat. Dengan demikian, analisis semantik memiliki
keterkaitan erat dengan aspek sosial dan budaya tempat bahasa itu digunakan.’

Makna dalam semantika tidak bersifat tunggal. la selalu mengalami perkembangan
sesuai dengan konteks sosial dan situasi pemakaian bahasa. Ferdinand de Saussure, tokoh
linguistik strukturalis, memandang bahwa hubungan antara signifiant (penanda) dan signifié
(petanda) bersifat arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk dan makna,
melainkan hasil kesepakatan sosial.® Karena itu, makna sosial muncul ketika penggunaan
bahasa melibatkan nilai-nilai yang diakui bersama oleh suatu kelompok masyarakat.
Misalnya, kata “ibu” dalam konteks Indonesia tidak hanya berarti perempuan yang
melahirkan, tetapi juga mengandung konotasi penghormatan dan kasih sayang yang tinggi
terhadap perempuan yang dituakan.

Dalam konteks sosiolinguistik, makna sosial terbentuk melalui interaksi dan
kebiasaan tutur masyarakat. Dell Hymes menegaskan bahwa setiap tindak tutur memiliki
konteks sosial yang menentukan interpretasi makna.” Oleh sebab itu, pemahaman makna
sosial membutuhkan analisis terhadap situasi tutur, hubungan antarpenutur, serta norma-
norma budaya yang berlaku. Sebagai contoh, penggunaan kata ganti “anda”, “kamu”, atau
“saudara” dalam bahasa Indonesia mencerminkan tingkat keformalan, kedekatan, dan
hierarki sosial antara penutur dan mitra tutur. Ungkapan ini berasal dari karya Mpu Tantular
dalam Kakawin Sutasoma abad ke- 14:

Rwéneka dhétu winuwus wara Buddha Wiswa,
Bhinneka tunggal ika tan hana dharma mangrwa.

Artinya: “Meskipun berbeda-beda, tetapi tetap satu juga, karena tidak ada kebenaran yang
mendua.”.

Makna semantik ini menekankan kesatuan dalam perbedaan—suatu prinsip yang
mengakar dalam budaya dan kehidupan bangsa Indonesia.

Makna sosial juga mencakup nilai-nilai ideologis dan kultural yang melekat pada
bahasa. Misalnya, dalam masyarakat Jawa, penggunaan tingkat tutur seperti ngoko, madya,
dan krama menunjukkan sistem sosial yang hierarkis dan sarat nilai kesopanan.® Semantika
dalam hal ini tidak dapat dilepaskan dari analisis pragmatik, karena makna tidak hanya
berasal dari struktur bahasa, tetapi juga dari maksud dan interpretasi penutur dalam
konteks sosial tertentu.

Selain itu, perkembangan teknologi dan media sosial turut memengaruhi dinamika

makna sosial. Kata atau istilah yang dahulu memiliki makna netral kini bisa berubah makna
karena pengaruh wacana publik. Misalnya, istilah “buzzer” yang awalnya berarti

5 Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 3.

¢ Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, trans. Wade Baskin (New York: McGraw-Hill, 1966),
67.

7 Dell Hymes, Foundations in Sociolinguistics: An Ethnographic Approach (Philadelphia: University of
Pennsylvania Press, 1974), 12.

8 Poedjosoedarmo, Tingkat Tutur Bahasa Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1979), 21.

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars

penggemar atau penyebar informasi kini memiliki konotasi politis yang cenderung negatif.
Hal ini menunjukkan bahwa makna sosial bersifat dinamis, mengikuti perubahan nilai dan
persepsi masyarakat terhadap suatu fenomena.’

Dengan demikian, semantika dan makna sosial memiliki hubungan yang erat dan
saling melengkapi. Semantika memberikan kerangka teoritis untuk memahami makna
secara sistematis, sedangkan makna sosial memperkaya dimensi interpretatif dengan
memperhatikan aspek budaya, ideologi, dan hubungan sosial. Studi tentang semantika
sosial membantu kita memahami bagaimana bahasa berfungsi tidak hanya sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai medium pembentukan identitas, kekuasaan, dan nilai
kemanusiaan dalam kehidupan masyarakat.

Perspektif Islam tentang Keberagaman

Keberagaman merupakan realitas universal yang tidak dapat dipungkiri dalam
kehidupan manusia. Perbedaan dalam suku, bahasa, budaya, dan agama merupakan bagian
dari kehendak Allah SWT yang menciptakan manusia dengan berbagai karakteristik dan
identitas. Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin mengajarkan umatnya untuk
menerima, menghargai, dan mengelola keberagaman dengan prinsip keadilan, kasih
sayang, dan toleransi. Keberagaman bukanlah sumber perpecahan, tetapi sarana untuk
memperkaya kehidupan sosial dan memperkuat nilai-nilai kemanusiaan. '’

Al-Qur’an menegaskan makna keberagaman dalam Surah Al-Hujurat ayat |3:

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya
kamu saling mengenal (lita‘arafi). Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah ialah orang yang paling bertakwa.” (Q.S. Al-Hujurat [49]: 13).

Ayat ini menunjukkan bahwa pluralitas merupakan kehendak Allah, bukan sesuatu
yang harus diseragamkan. Tujuan dari keberagaman adalah ta‘aruf (saling mengenal),
bukan tanafur (saling menjauh atau bermusuhan). Dengan saling mengenal, manusia dapat
membangun hubungan sosial yang harmonis dan menghargai eksistensi satu sama lain. "'

Rasulullah SAW juga mencontohkan sikap toleransi dan penghormatan terhadap
perbedaan dalam kehidupan sosial. Dalam Piagam Madinah, beliau menyatukan berbagai
kelompok masyarakat — termasuk kaum Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab lainnya —
dalam satu ikatan sosial-politik yang menjunjung tinggi keadilan, kebebasan beragama, dan
tanggung jawab bersama.'? Piagam tersebut menjadi bukti nyata bahwa Islam mendukung
keberagaman dalam bingkai persaudaraan dan kebersamaan.

Lebih jauh, konsep ukhuwah (persaudaraan) dalam Islam memiliki tiga dimensi:
ukhuwah islamiyyah (persaudaraan sesama Muslim), ukhuwah wathaniyyah (persaudaraan
sebangsa dan setanah air), dan ukhuwah insaniyyah (persaudaraan sesama manusia). Ketiga

% Yasraf Amir Piliang, Semiotika dan Hipersemiotika: Kode, Gaya, dan Matinya Makna (Bandung: Matahari,
2012), 54.

1 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan,
1998), 331.

' Al-Qur’an, Surah Al-Hujurat [49]: 13.
12 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf,
1981), 24-25.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1341 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

konsep ini menjadi dasar etika sosial Islam yang menekankan pentingnya solidaritas dan
empati lintas perbedaan.” Dalam konteks masyarakat multikultural seperti Indonesia,
nilai-nilai ini menjadi sangat relevan untuk memperkuat integrasi sosial dan menghindari
konflik berbasis identitas.

Selain itu, keberagaman dalam Islam juga mencakup perbedaan pemikiran dan
mazhab. Sejak masa sahabat, umat Islam telah mengenal ragam pendapat dalam fikih,
tafsir, dan kalam. Perbedaan tersebut tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan
sebagai bentuk rahmah (kasih sayang) dan kekayaan intelektual umat. Imam al-Syafii
pernah berkata, “Pendapatku benar tetapi mungkin salah, dan pendapat orang lain salah
tetapi mungkin benar.”'* Ungkapan ini mencerminkan sikap ilmiah dan toleran terhadap
perbedaan pandangan.

Dengan demikian, Islam memandang keberagaman sebagai fitrah dan rahmat.
Keberagaman menuntut manusia untuk saling memahami, menghormati, dan bekerja
sama dalam kebaikan. Nilai-nilai seperti tasdmuh (toleransi), ‘adalah (keadilan), dan
ukhuwwah (persaudaraan) merupakan landasan utama dalam membangun masyarakat
yang damai dan beradab. Dalam pandangan Islam, kemuliaan seseorang tidak ditentukan
oleh latar belakang sosial atau etnisnya, melainkan oleh ketakwaan dan kontribusinya
terhadap kemaslahatan umat.

Islam mengajarkan bahwa perbedaan adalah sunnatullah, bagian dari kehendak Allah
untuk menunjukkan kebesaran-Nya.

Dalil Al-Qur’an
. QS. Al Hulurat [49]: 13
M@;QH}Q)L&JJJM U”' @A‘éjssuﬁpﬁuﬂ.‘;b guw l.é.“.:
(D) Fud Rale bl Ol &St LUl
“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku

agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah ialah yang paling bertakwa.”

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan ancaman, melainkan sarana
untuk saling mengenal dan menghargai.

2. QS. Ar-Rum [30]: 22

u«Ale w)’ EUS Lg Ol Pi"ﬁjb M\ IES] uoj)"g & god) LSJ"' ‘_“| &9
“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah penciptaan langit dan bumi dan

perbedaan bahasa dan warna kulitmu.”

Ini menegaskan bahwa perbedaan bahasa dan budaya adalah tanda kekuasaan
Allah yang patut disyukuri.

e Rasulullah SAW bersabda:

13 M. Quiraish Shihab, Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 47
14 Al-Imam al-Syafi‘i, Al-Risdlah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 2003), 42.

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars
Y5 taze Je 58 (had I I daly S6T 415 cdxlh 855 &) I oGl @ 6
380, 3] asl Je 35495 S5l (Je 585195 58 S Lana)

“Tidak ada keutamaan orang Arab atas orang non-Arab, dan tidak pula non-Arab
atas orang Arab; tidak ada keutamaan orang putih atas orang hitam, kecuali dengan

ketakwaan.”
(HR. Ahmad, no. 23489)

Hadis ini menegaskan prinsip kesetaraan universal yang sejalan dengan semangat Bhinneka
Tunggal Ika.

Kearifan Lokal Indonesia

Kearifan lokal atau local wisdom merupakan konsep yang menggambarkan nilai-nilai
luhur, norma, dan praktik budaya yang lahir dari pengalaman panjang masyarakat dalam
berinteraksi dengan lingkungan sosial dan alamnya. Di Indonesia, kearifan lokal menjadi
bagian integral dari identitas nasional karena setiap daerah memiliki sistem nilai dan tradisi
yang khas, diwariskan secara turun-temurun, dan berfungsi sebagai pedoman hidup
masyarakat.'> Kearifan lokal tidak hanya mencerminkan kebudayaan material, tetapi juga
mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekologis yang menuntun manusia untuk hidup
selaras dengan alam dan sesamanya.

Secara historis, kearifan lokal berkembang melalui proses adaptasi masyarakat
terhadap lingkungan geografis, sosial, dan budaya. Misalnya, masyarakat Bali mengenal
konsep Tri Hita Karana yang menekankan keseimbangan hubungan antara manusia dengan
Tuhan (parhyangan), manusia dengan manusia (pawongan), dan manusia dengan alam
(palemahan).'® Nilai-nilai ini membentuk sistem kehidupan masyarakat Bali yang harmonis,
baik dalam aspek religi, sosial, maupun lingkungan. Di Jawa, dikenal prinsip tepo seliro dan
gotong royong yang menekankan empati dan solidaritas sosial. Prinsip tersebut menjadi
fondasi hubungan sosial yang kuat di tengah keberagaman masyarakat Indonesia.'”

Kearifan lokal juga memainkan peran penting dalam menjaga kelestarian lingkungan.
Masyarakat adat di berbagai daerah memiliki sistem pengelolaan sumber daya alam yang
berbasis pada pengetahuan tradisional. Contohnya adalah sistem subak di Bali, sasi di
Maluku, dan hutan larangan di Sumatra Barat. Sistem-sistem ini menunjukkan bahwa
masyarakat tradisional Indonesia telah menerapkan prinsip-prinsip ekologis jauh sebelum
konsep pembangunan berkelanjutan dikenal secara global.'® Kearifan lokal semacam ini
menjadi bukti bahwa masyarakat Indonesia memiliki kesadaran ekologis yang tinggi dan
menempatkan keseimbangan alam sebagai bagian dari nilai spiritual dan sosial.

Selain itu, kearifan lokal berperan dalam memperkuat integrasi sosial di tengah
masyarakat multikultural. Melalui tradisi seperti musyawarah, selametan, dan adat istiadat
yang berorientasi pada kebersamaan, masyarakat diajarkan untuk menghargai perbedaan

15 Suyatno, Kearifan Lokal dalam Budaya Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 5.

'® | Gede Pitana, Tri Hita Karana: Konsep Filosofis Masyarakat Bali dalam Pembangunan Berkelanjutan
(Denpasar: Udayana University Press, 2009), [4.

I7 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984), | 12.

18 Alim Sumarno, “Kearifan Lokal dan Pelestarian Lingkungan Hidup,” Jurnal Sesiohumaniora 19, no. 3 (2017):
245-258.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1343 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

dan menjunjung tinggi harmoni sosial.'"” Dalam konteks kebangsaan, nilai-nilai kearifan
lokal ini sejalan dengan prinsip Bhinneka Tunggal lka — berbeda-beda tetapi tetap satu jua
— yang menjadi dasar kehidupan berbangsa dan bernegara di Indonesia.

Namun, tantangan modernisasi dan globalisasi menyebabkan sebagian nilai kearifan
lokal mulai tergerus oleh budaya luar yang bersifat instan dan materialistik. Banyak
generasi muda yang kurang mengenal akar budayanya sendiri karena arus informasi global
yang cepat dan homogenisasi budaya. Oleh karena itu, revitalisasi dan pelestarian kearifan
lokal menjadi hal yang mendesak dilakukan. Upaya ini dapat diwujudkan melalui
pendidikan berbasis budaya, penelitian etnografi, serta pemberdayaan masyarakat adat
agar nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya tetap hidup dan relevan dengan
perkembangan zaman.”

Dengan demikian, kearifan lokal di Indonesia bukan sekadar warisan masa lalu,
melainkan juga sumber inspirasi bagi masa depan. la berfungsi sebagai fondasi moral,
sosial, dan ekologis dalam menghadapi berbagai tantangan modern. Kearifan lokal
mengajarkan bahwa kemajuan tidak harus mengorbankan identitas dan kelestarian
lingkungan, melainkan dapat dicapai melalui keseimbangan antara tradisi dan inovasi,
antara nilai-nilai lokal dan tuntutan global.

Kearifan lokal (local wisdom) adalah hasil cipta, rasa, dan karsa masyarakat yang
diwariskan secara turun-temurun (Koentjaraningrat, 2009). Nilai-nilai lokal seperti gotong
royong, pela gandong (Maluku), siri’ na pacce (Bugis), dan mapalus (Minahasa)
menunjukkan konsep solidaritas sosial dan penghormatan terhadap perbedaan.

Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip Islam yang menekankan kebersamaan dan kasih
sayang sesama manusia.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis semantik dan
teologis.

A. Jenis Penelitian

Studi pustaka (library research) yang menganalisis teks-teks klasik (Kakawin
Sutasoma), ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, dan literatur ilmiah tentang semantik dan
kearifan lokal Indonesia.

B. Sumber Data
|. Data primer: Al-Qur’an, hadis, dan teks Sutasoma.
2. Data sekunder: Buku, jurnal, dan artikel akademik tentang Islam, semantik,
dan kearifan lokal.
C. Teknik Analisis Data

Analisis dilakukan dengan menafsirkan makna semantik “Bhinneka Tunggal
Ika”, lalu membandingkannya dengan nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Proses

' Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi
Indonesia 35, no. | (2014): 15-28.

2 Ayu Sutarto, Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Era Globalisasi (Malang: Universitas Negeri Malang Press,
2015), 33.

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars

interpretasi dilakukan dengan metode analisis makna konotatif dan relasional
(Leech, 1981) untuk melihat hubungan antara makna linguistik dan nilai sosial-
religius.

SEMANTIKA BINEKA TUNGGAL IKA DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN
LOKAL WISDOM DI INDONESIA

A. Makna Semantik “Bhinneka Tunggal lka”

Semboyan nasional Indonesia “Bhinneka Tunggal Ika” merupakan ungkapan yang
sarat makna dan memiliki kedalaman filosofis, linguistik, serta sosial budaya yang luar
biasa. Secara semantik, frasa ini menggambarkan konsep kesatuan dalam
keberagaman — sebuah nilai fundamental yang menjadi dasar kehidupan berbangsa
dan bernegara di Indonesia. Semantik sebagai cabang ilmu linguistik yang mempelajari
makna memungkinkan kita untuk menafsirkan bagaimana kata-kata dalam ungkapan
ini membentuk sistem makna yang tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga ideologis
dan simbolik."

Secara etimologis, frasa Bhinneka Tunggal lka berasal dari bahasa Sanskerta:
bhinna berarti “berbeda,” ika berarti “itu,” dan tunggal berarti “satu.” Dengan
demikian, secara literal, ungkapan ini dapat diterjemahkan menjadi “berbeda-beda itu
satu.”? Dalam tataran semantik leksikal, makna setiap unsur kata tersebut tampak
sederhana, tetapi ketika digabungkan menjadi satu frasa, maknanya berubah menjadi
simbol kesatuan nasional. Di sinilah letak kekayaan semantik dari semboyan ini —
bahwa makna total tidak semata-mata hasil penjumlahan makna unsur-unsurnya,
melainkan hasil dari relasi dan konteks budaya yang melingkupinya.?

Asal-usul frasa Bhinneka Tunggal Ika terdapat dalam karya sastra Sutasoma karya
Mpu Tantular dari abad ke-14 pada masa Kerajaan Majapahit. Dalam pupuh 139,
terdapat kalimat: “Bhinneka tunggal ika, tan hana dharma mangrwa,” yang berarti
“Berbeda-beda tetapi satu jua, tiada kebenaran yang mendua.”* Pada masa itu, Mpu
Tantular menggunakan ungkapan tersebut untuk menjembatani perbedaan antara
umat Hindu dan Buddha. Dengan demikian, secara historis, frasa ini lahir dari
semangat toleransi dan kesadaran religius yang tinggi terhadap pluralitas.

Dari sudut pandang semantik konotatif, Bhinneka Tunggal lka tidak hanya
menandakan perbedaan yang bersatu, tetapi juga melambangkan harmoni,
kesetaraan, dan inklusivitas. Makna konotatifnya berkaitan erat dengan nilai-nilai sosial
dan moral yang hidup dalam masyarakat Indonesia. Frasa ini mengandung pesan
bahwa keberagaman bukanlah ancaman bagi kesatuan, melainkan kekuatan yang
memperkaya kehidupan bersama.”? Dalam konteks semantik sosial, semboyan ini
berfungsi sebagai “tanda makna kolektif” yang meneguhkan identitas nasional
Indonesia sebagai bangsa yang plural.

2l Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 4.

2 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, trans. Wade Baskin (New York: McGraw-Hill, 1966),
67.
B Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008), 186.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1345 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

Lebih jauh, dalam kajian semantik budaya, Bhinneka Tunggal lka dapat dipahami
sebagai simbol dari sistem makna budaya bangsa Indonesia yang berlandaskan
harmoni dan gotong royong. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan prinsip yang terdapat
dalam berbagai kearifan lokal di seluruh Nusantara. Misalnya, nilai musyawarah dan
gotong royong di Jawa, mapalus di Minahasa, dan pela gandong di Maluku — semuanya
mencerminkan makna kebersamaan dan persaudaraan di tengah perbedaan.** Dalam
konteks ini, semantik Bhinneka Tunggal lka mencakup lapisan makna yang bersifat
universal sekaligus lokal, yakni kesatuan nilai kemanusiaan yang tumbuh dari budaya
bangsa sendiri.

Dari perspektif Islam, makna semantik Bhinneka Tunggal lka memiliki kesesuaian
yang erat dengan ajaran Al-Qur’an. Dalam Surah Al-Hujurat ayat 13, Allah SWT
berfirman bahwa manusia diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling
mengenal (lita‘arafi), bukan untuk saling bermusuhan.” Ayat ini menegaskan bahwa
pluralitas merupakan kehendak ilahi yang harus dikelola dengan nilai-nilai
persaudaraan dan keadilan. Secara semantik teologis, ajaran Islam memaknai
keberagaman sebagai bentuk kasih sayang Tuhan kepada umat manusia. Dengan
demikian, semangat Bhinneka Tunggal lka tidak bertentangan dengan ajaran Islam,
bahkan memperkuat pesan moral dan spiritualnya.

Dalam tataran pragmatik, semboyan Bhinneka Tunggal lka juga memiliki fungsi
performatif sebagai ujaran simbolik yang meneguhkan identitas nasional. Ketika
diucapkan atau ditulis, semboyan ini tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga
menegaskan komitmen kolektif terhadap persatuan dan toleransi.”* la berfungsi
sebagai simbol bahasa yang mengikat masyarakat Indonesia dalam kesadaran bersama
untuk hidup damai di tengah perbedaan.

Selain itu, makna semantik Bhinneka Tunggal lka juga dapat dilihat dalam konteks
ideologis sebagai fondasi integrasi nasional. Setelah Proklamasi Kemerdekaan 1945,
semboyan ini diadopsi secara resmi sebagai moto negara dan dicantumkan pada
lambang Garuda Pancasila.”’ Penerapan ini memperluas makna simbolisnya dari
konteks religius pada masa Majapahit menjadi konteks nasionalisme modern. Dengan
demikian, Bhinneka Tunggal lka menjadi tanda linguistik yang menyatukan seluruh
elemen bangsa, sekaligus menjadi representasi semantik dari ideologi Pancasila yang
menekankan nilai kemanusiaan, keadilan, dan persatuan.

Melalui pendekatan semantik, dapat disimpulkan bahwa Bhinneka Tunggal lka
bukan sekadar semboyan politik, melainkan teks budaya yang hidup. la memuat
makna literal, konotatif, sosial, budaya, dan ideologis yang membentuk kerangka
berpikir bangsa Indonesia tentang kebersamaan dalam keberagaman. Dalam dunia
modern yang sarat dengan perbedaan dan potensi konflik, memahami makna

2 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal Antropologi
Indonesia 35, no. | (2014): 15-28.

2 Al-Qur’an, Surah Al-Hujurat [49]: 13.
2% Geoffrey Leech, Semantics: The Study of Meaning, 2nd ed. (Harmondsworth: Penguin Books, 1981), I I.

2 Tim Penyusun, Lambang Negara Republik Indonesia Garuda Pancasila (Jakarta: Sekretariat Negara Republik
Indonesia, 2016), 8.

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars

semantik Bhinneka Tunggal lka menjadi penting agar generasi bangsa tidak hanya
menghafal semboyan tersebut, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang
dikandungnya — yakni menghargai perbedaan, menegakkan keadilan, dan
memperkuat persatuan.

B. KORELASI NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL

Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin hadir untuk membawa rahmat bagi
seluruh umat manusia dan alam semesta. Nilai-nilai yang terkandung di dalam ajaran
Islam bersifat universal dan dapat menyesuaikan diri dengan berbagai konteks budaya
serta sistem sosial masyarakat di berbagai belahan dunia. Di Indonesia, ajaran Islam
berkembang tidak dengan cara menghapus tradisi lokal, melainkan melalui proses
akulturasi yang harmonis dengan nilai-nilai kearifan lokal (local wisdom).?® Korelasi
antara nilai Islam dan kearifan lokal ini mencerminkan dinamika budaya yang khas, di
mana ajaran agama menjadi bagian integral dari identitas sosial dan budaya bangsa.

Kearifan lokal merupakan hasil pengalaman panjang masyarakat dalam
menghadapi tantangan kehidupan. la mencakup nilai, norma, tradisi, dan praktik sosial
yang diwariskan secara turun-temurun.” Di Indonesia, nilai-nilai kearifan lokal seperti
gotong royong, musyawarah mufakat, tepo seliro, dan rukun memiliki kesesuaian makna
dengan prinsip-prinsip Islam, seperti ukhuwah (persaudaraan), sydra (musyawarah),
‘adl (keadilan), dan ta‘awun (tolong-menolong). Kesamaan nilai tersebut
memperlihatkan bahwa Islam dan budaya lokal bukan dua entitas yang bertentangan,
melainkan saling memperkuat dalam membangun tatanan masyarakat yang
berkeadilan dan beradab.”

Secara historis, proses penyebaran Islam di Nusantara menunjukkan adanya
integrasi yang kuat antara dakwah dan budaya lokal. Para ulama dan penyebar Islam,
seperti Walisongo di Jawa, menggunakan pendekatan kultural dalam menyebarkan
ajaran Islam. Mereka tidak menolak tradisi lokal secara frontal, melainkan
memberikan makna baru sesuai nilai-nilai Islam. Misalnya, tradisi selametan yang
menekankan kebersamaan dan doa bersama di masyarakat Jawa dimaknai sebagai
bentuk syukur kepada Allah SWT serta wujud solidaritas sosial.’' Pendekatan seperti
ini menjadikan Islam diterima secara damai dan mendalam di tengah masyarakat
multikultural Indonesia.

Dalam perspektif teologis, nilai-nilai Islam mendukung prinsip pelestarian
budaya selama tidak bertentangan dengan akidah dan syariah. Rasulullah SAW
bersabda, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (H.R.
Ahmad).* Hadis ini menegaskan bahwa Islam tidak bermaksud menghapus tradisi dan
budaya yang telah ada, melainkan menyempurnakannya agar sejalan dengan nilai

28 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Mizan, 2002), 23.

2 Suyatno, Kearifan Lokal dalam Budaya Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 7.

30 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan,
1998), 343.

3! Agus Sunyoto, Atlas Walisongo (Jakarta: Pustaka Iman, 2012), 102.

32 Ahmad ibn Hanbal, Musnad Ahmad, no. 8952.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1347 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective 1@

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

moral yang tinggi. Dengan demikian, budaya lokal yang mengandung unsur kebajikan,
keadilan, dan kemanusiaan dapat menjadi bagian dari praktik kehidupan Islami.

Selain aspek sosial dan budaya, korelasi nilai Islam dan kearifan lokal juga tampak
dalam konteks pelestarian lingkungan. Banyak masyarakat adat di Indonesia memiliki
aturan adat yang menjaga keseimbangan alam, seperti sistem sasi di Maluku dan hutan
larangan di Sumatra Barat. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam tentang amanah
manusia sebagai khalifah di bumi yang bertugas memelihara lingkungan. Dalam Al-
Qur’an disebutkan, “Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah
Allah memperbaikinya.” (Q.S. Al-A‘raf [7]: 56).* Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai
kearifan lokal yang berorientasi pada kelestarian alam memiliki landasan etis yang
sejalan dengan ajaran Islam.

Dengan demikian, korelasi antara nilai Islam dan kearifan lokal di Indonesia
menunjukkan adanya harmoni antara agama dan budaya. Keduanya saling melengkapi
dalam membentuk karakter bangsa yang religius, berakhlak, dan berbudaya. Islam
memberikan dasar moral dan spiritual, sedangkan kearifan lokal memberi bentuk
konkret dalam praktik kehidupan sehari-hari. Keduanya membangun jembatan nilai
yang menghubungkan manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Sinergi
antara nilai Islam dan kearifan lokal ini menjadi kekuatan besar dalam menjaga
keutuhan sosial, toleransi, dan identitas bangsa Indonesia yang majemuk.

Nilai Islam Kearifan Lokal Nilai Bersama
Ukhuwah Gotong royon Persatuan sosial
(persaudaraan) g royons

Penghargaan  terhadap

Tasamuh (toleransi) [ Tepo seliro / tenggang rasa perbedaan

Sydrad (musyawarah)  |Musyawarah mufakat Keadilan dan kesetaraan

Adat yang menjunjung

‘Adl (keadilan) keseimbangan

Kesejahteraan bersama

Tabel |. keselarasan antara nilai Islam dan nilai budaya lokal Indonesia

Kedua sistem nilai ini berfungsi untuk menjaga harmoni sosial, menunjukkan
bahwa makna “Bhinneka Tunggal Ika” memiliki akar kuat dalam nilai-nilai Qurani dan
tradisi Nusantara.

C. IMPLEMENTASI SOSIAL DALAM BHINNEKA TUNGGAL IKA

Semboyan nasional Bhinneka Tunggal lka memiliki makna yang mendalam dalam
kehidupan sosial bangsa Indonesia. Ungkapan yang berarti “berbeda-beda tetapi tetap
satu jua” ini bukan sekadar semboyan politik, melainkan pedoman etis yang menuntun
masyarakat untuk hidup berdampingan dalam keberagaman.** Implementasi sosial
dari Bhinneka Tunggal lka mencakup berbagai aspek kehidupan — mulai dari toleransi

33 Al-Qur’an, Surah Al-A‘raf [7]: 56
3 Mpu Tantular, Sutasoma (Jakarta: Balai Pustaka, 2009), 45.

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship™

th
7ANNUA|-CONFERENCE M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto

for Muslim Scholars

antaragama, kerja sama antarbudaya, hingga semangat gotong royong yang menjadi
ciri khas bangsa Indonesia.

Dalam konteks sosial, Bhinneka Tunggal lka diwujudkan melalui sikap saling
menghormati perbedaan dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan. Masyarakat
Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, ras, dan bahasa, namun tetap dapat hidup
harmonis karena adanya kesadaran kolektif akan pentingnya persatuan.® Prinsip ini
selaras dengan ajaran Islam yang menegaskan bahwa keberagaman adalah sunnatullah,
sebagaimana firman Allah SWT dalam Surah Al-Hujurat ayat 13 bahwa manusia
diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita‘arafi),
bukan saling bermusuhan.*

Implementasi Bhinneka Tunggal lka juga terlihat dalam kehidupan bermasyarakat
melalui kegiatan sosial seperti gotong royong, musyawarah, dan tolong-menolong. Tradisi
ini mencerminkan semangat kebersamaan dan solidaritas sosial yang sejalan dengan
nilai-nilai Pancasila dan ajaran agama.”” Selain itu, dunia pendidikan turut berperan
dalam menanamkan nilai Bhinneka Tunggal lka kepada generasi muda agar mampu
menghargai perbedaan sebagai kekayaan, bukan ancaman.

Dengan demikian, implementasi sosial dari Bhinneka Tunggal lka menjadi fondasi
penting dalam menjaga keutuhan bangsa. la mengajarkan bahwa keberagaman bukan
penghalang, melainkan kekuatan yang menyatukan seluruh elemen masyarakat
Indonesia dalam bingkai persaudaraan dan kemanusiaan.’®

KESIMPULAN

Makna semantik Bhinneka Tunggal |ka mencerminkan konsep pluralitas dalam
kesatuan yang memiliki kesamaan nilai dengan ajaran Islam dan kearifan lokal Indonesia
dalam bineka tunggal ika seperti Ukhuwah (persaudaraan), Tasamuh (toleransi), Sydra
(musyawarah) dan ‘Ad/ (keadilan). Islam menegaskan bahwa keberagaman adalah rahmat
dan bagian dari tanda kebesaran Allah, sementara kearifan lokal Indonesia mengajarkan
harmoni, gotong royong, dan toleransi. Kedua perspektif ini saling melengkapi,
membentuk dasar kuat bagi persatuan bangsa Indonesia yang berlandaskan nilai spiritual
dan budaya yang termaktub Bineka Tunggal Eka.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad bin Hanbal. Musnad Ahmad. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Al-Qur’an al-Karim.

Chaer, A. (2009). Pengantar Semantik Bahasa Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2009). Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia.

35 Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayaan di Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1990), 88.

3¢ Al-Qur’an, Surah Al-Hujurat [49]: 13

37 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Kearifan Lokal dan Kebersamaan Sosial,” Jurnal Antropologi Indonesia 36, no.
2 (2015): 102

38 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan,
1998), 335.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1349 UIN Sunan AmPeI Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




& nCoMs
The Semantics of Bhinneka Tunggal Ika From The Perspective th

of Islam and Local Wisdom in Indonesia ANNUAL CONFERENCE
M. Masrur Huda - Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto  for Muslim Scholars

Leech, G. (1981). Semantics: The Study of Meaning. London: Penguin Books.
Malihah, E. (2020). Islam, Keindonesiaan dan Bhinneka Tunggal lka. Jurnal Himmah, 4(1I).

Purwaningsih, R. F., & Witro, D. (2022). Islam Nusantara in Slogan Bhinneka Tunggal lka:
Al-Qur’an Perspective. Cakrawala: Jurnal Studi Islam, I5(1).

Sulistiyo, R. (2017). Internalisasi Perspektif Bhinneka Tunggal lka dalam Pendidikan Agama
Islam di Indonesia. Ulumuddin, 8(2).

Zainuddin, A. (2019). Integrasi Nilai Islam dan Kearifan Lokal dalam Membangun Moderasi
Beragama. Jurnal Al-Tahrir, 19(2).

Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




