
 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1289 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

TRADISI ANCAK AGUNG SEBAGAI ARENA KOMUNIKASI SOSIAL: 
ANALISIS HABITUS DAN MODAL KULTURAL DALAM 

PERSPEKTIF PIERRE BOURDIEU 

 

Nova Saha Fasadena  

Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

novahiday@gmail.com 

 

Abstract: The Ancak Agung tradition represents one of the enduring 
religious and social rituals preserved by the Madurese community as an 
expression of gratitude and solidarity. This study aims to understand Ancak 
Agung as an arena of social communication that reflects the power 
relations, habitus, and cultural capital of its supporting community. 
Employing Pierre Bourdieu’s theory of social practice, this research 
examines how individuals and groups interact and interpret their social 
positions through symbols, rituals, and participation within the tradition. 
The study adopts a descriptive qualitative approach, utilizing participatory 
observation and in-depth interviews with religious leaders, committee 
members, and ritual participants. The findings reveal that Ancak Agung 
functions not only as a medium of worship and thanksgiving but also as an 
arena for the reproduction of cultural capital and the reinforcement of 
communal-religious habitus. Through symbolic practices and social 
communication, the values of love, mutual cooperation, and interfaith 
tolerance naturally flourish, affirming the tradition as an instrument of social 
harmony within the framework of Islam Nusantara. 

Keywords: Ancak Agung, Bourdieu, cultural capital, habitus, local wisdom. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks globalisasi nilai dan pergeseran identitas budaya, studi terhadap 
tradisi lokal seperti Ancak Agung menjadi semakin urgen sebagai upaya mempertahankan 
kearifan lokal yang menyimpan nilai sosial, spiritual, dan komunikasi komunal yang berakar 
kuat dalam masyarakat Islam Nusantara. Globalisasi dan modernisasi seringkali mengikis 
kekayaan budaya dan praktik sosial yang merepresentasikan identitas lokal, termasuk 
tradisi keagamaan yang mengandung nilai kohesi sosial.1 Dalam masyarakat modern, 
transformasi budaya menimbulkan homogenisasi nilai yang mengancam pluralitas ekspresi 
religius dan sosial.2 Sebagai respons terhadap kondisi ini, pendekatan komunikasi berbasis 
budaya (cultural communication approach) penting untuk memahami bagaimana nilai Islam 

 
1 Aslan, Aslan, and Dea Tara Ningtyas. "Dialog Identitas: Integrasi Tradisi Keagamaan Lokal Di Tengah Arus 
Budaya Global." Prosiding Seminar Nasional Indonesia. Vol. 3. No. 2. (2025):71-80. 
2 Sholahudin, Umar. "Globalisasi: Antara peluang dan ancaman bagi masyarakat multikultural." JSPH (Jurnal 
Sosiologi Pendidikan Humanis) 4.2 (2019): 103-114. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1290 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dan kebudayaan lokal saling berinteraksi dan membentuk struktur sosial.3 Ritual seperti 
Ancak Agung merupakan bentuk komunikasi sosial yang berfungsi menjaga keseimbangan 
antara nilai religius dan solidaritas sosial, mencerminkan mekanisme reproduksi budaya 
dalam bingkai Islam Nusantara. Penelitian Geertz tentang “Islam Jawa” menunjukkan 
bahwa ritual keagamaan lokal berperan sebagai “cultural performance” yang tidak hanya 
mengandung makna spiritual, tetapi juga simbolik dan sosial.4 Dalam konteks kebudayaan, 
tradisi seperti Ancak Agung menjadi wahana ekspresi nilai syukur dan penghormatan 
terhadap relasi sosial dan ketuhanan.5 Selain itu, studi Lestari dan Yunita menunjukkan 
bahwa praktik ritual Islam lokal berperan dalam memperkuat komunikasi lintas komunitas 
melalui nilai-nilai solidaritas, gotong royong, dan musyawarah.6 Nilai-nilai ini menjadi 
modal sosial yang mendorong harmoni di tengah masyarakat multikultural. Dengan 
demikian, penelitian tentang Ancak Agung memiliki urgensi akademik dan sosial yang 
tinggi, karena ia tidak hanya merefleksikan ekspresi religius lokal, tetapi juga menyediakan 
ruang analisis tentang bagaimana komunikasi sosial, habitus, dan modal kultural bekerja 
dalam masyarakat Islam lokal di tengah arus globalisasi budaya. 

Kajian teoritis terhadap tradisi lokal seperti Ancak Agung menuntut perspektif 
sosiologis dan komunikasi budaya yang mampu menjelaskan relasi antara struktur sosial, 
simbol, dan praktik keagamaan, di mana teori habitus dan modal kultural Pierre Bourdieu 
menjadi pisau analisis yang sangat relevan. Menurut Bourdieu, praktik sosial tidak berdiri 
sendiri, melainkan dibentuk oleh struktur yang ia sebut habitus, yakni sistem disposisi yang 
diinternalisasi individu melalui proses sosialisasi dalam ruang sosial tertentu.7 Habitus 
membentuk cara berpikir, berperilaku, dan menilai yang sesuai dengan logika kultural 
masyarakatnya.8 Selain habitus, konsep modal kultural juga berperan penting dalam 
menjelaskan bagaimana simbol dan nilai dalam tradisi lokal menjadi sumber legitimasi 
sosial dan spiritual.9 Dalam konteks pendidikan dan budaya Islam, modal kultural dapat 
dilihat sebagai bentuk pengetahuan religius, keterampilan sosial, dan nilai tradisional yang 
diwariskan secara turun-temurun.10 Studi oleh Samberubun dan Izdiha menegaskan 
bahwa teori Bourdieu memungkinkan analisis dinamis tentang hubungan antara struktur 
dan agen sosial melalui praktik budaya yang berulang.11 Misalnya, dalam masyarakat 

 
3 Maulidin, Syarif, and Muhamad Latif Nawawi. "Kearifan Lokal dalam Tradisi Keislaman: Memahami 
Kontribusi Budaya Islam di Indonesia: Local Wisdom in Islamic Traditions: Contributions to Islamic Culture 
in Indonesia from the Perspective of Islamic Education." ISEDU: Islamic Education Journal 2.2 (2024): 117-
126. 
4 Geertz, Clifford. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa. (Depok: Komunitas 
Bambu, 2014). 
5 Nahdiyah, Nahdiyah, and Saiffuddin Saiffuddin. "Maulid Nabi Antara Islam dan Tradisi." Al-Bayan: Jurnal 
Ilmu al-Qur'an dan Hadist 4.1 (2021): 143-164. 
6 Lestari, Sri, and Yuyun Yunita. "Sinkretisme Budaya Islam dan Budaya Lokal Nusantara Dalam 
Memperkokoh Hubungan Masyarakat." Ri'ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 10.1 (2025): 93-103. 
7 Bourdieu, Pierre. "Structures, habitus, practices." Rethinking the subject. Routledge, 2018. 31-45. 
8 Latiar, Hadira. "Penerapan Logika Berpikir Pierre Bordieu Bagi Pustakawan." Jurnal Pustaka Budaya 6.2 
(2019): 50-54. 
9 Bourdieu, Pierre. "Los tres estados del capital cultural." Sociológica 2.5 (1987): 11-17. 
10 Farid, Muhammad. Analisis Modal Sosial Kultural Praktik Revitalisasi Ajaran Sunan Muria di Desa Lau 
Kabupaten Kudus. Diss. UNS (Sebelas Maret University), 2025. 
11 Samberubun, G., and Anis Izdiha. "Dinamika Kedudukan, Peran dan Status Perempuan Suku Asmat 
Pendekatan Arena Kultural Pierre Bourdieu." Societas: Jurnal Ilmu Administrasi dan Sosial 12.01 (2023). 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1291 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

tradisional, ritus seperti Ancak Agung dapat dipahami sebagai ruang di mana habitus 
religius direproduksi dan dimodifikasi. Dalam penelitian Supriadin dan Pababari, ritual 
keagamaan lokal di Indonesia berfungsi sebagai arena distribusi modal kultural yang 
memperkuat solidaritas sosial.12 Dengan demikian, tradisi seperti Ancak Agung tidak 
sekadar ritual keagamaan, tetapi juga arena komunikasi simbolik dan penguatan identitas 
kultural. Dengan menggunakan teori Bourdieu, Ancak Agung dapat dipahami sebagai 
arena sosial tempat beroperasinya habitus religius dan modal kultural yang saling 
memengaruhi dalam membangun sistem komunikasi sosial berbasis nilai Islam dan 
kearifan lokal, sehingga relevan bagi studi komunikasi budaya Islam kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana tradisi Ancak Agung berfungsi 
sebagai arena komunikasi sosial dan bagaimana habitus serta modal kultural bekerja dalam 
membentuk dan mereproduksi nilai-nilai sosial dan religius di masyarakat Jember. Analisis 
terhadap tradisi lokal seperti Ancak Agung diperlukan untuk mengidentifikasi bagaimana 
nilai Islam terimplementasi dalam praktik budaya sehari-hari dan bagaimana hal ini 
memperkuat modal sosial komunitas. Tradisi ini dapat dipahami sebagai manifestasi Islam 
kultural yang kontekstual dengan nilai-nilai lokal. Selain itu, melalui pendekatan teori 
habitus dan modal kultural, penelitian ini bermaksud mengungkap mekanisme simbolik 
yang menjadikan Ancak Agung sebagai sarana komunikasi sosial yang menyatukan 
perbedaan kelas sosial, gender, dan keagamaan dalam masyarakat plural. Ancak Agung 
dapat dilihat sebagai arena komunikasi lintas sosial yang mengedepankan prinsip ukhuwah 
insaniyah dan ukhuwah wathaniyah (human and civic brotherhood). Oleh karena itu, 
penelitian ini tidak hanya bertujuan mendeskripsikan tradisi Ancak Agung sebagai 
fenomena budaya, tetapi juga menafsirkan ulang perannya sebagai arena komunikasi sosial 
di mana habitus, modal kultural, dan nilai-nilai Islam berpadu membentuk harmoni sosial 
dalam kerangka global yang lebih luas. 

Hasil penelitian diharapkan menunjukkan bahwa Ancak Agung berfungsi sebagai 
arena komunikasi sosial yang kompleks, di mana habitus religius masyarakat Jember 
berinteraksi dengan struktur sosial dan modal kultural untuk membangun solidaritas dan 
identitas kolektif yang selaras dengan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin. Dalam kerangka 
Bourdieu, praktik sosial seperti Ancak Agung merefleksikan dinamika kekuasaan simbolik 
dan distribusi modal sosial di dalam masyarakat.13 Tradisi ini berfungsi sebagai arena 
reproduksi nilai dan legitimasi sosial, di mana simbol-simbol religius digunakan untuk 
memperkuat kohesi sosial dan hierarki moral. Lebih jauh, tradisi ini menjadi sarana 
komunikasi simbolik yang menegaskan relasi antara manusia, komunitas, dan Tuhan. Hal 
ini sejalan dengan pandangan Manafe tentang komunikasi ritual sebagai proses 
pemeliharaan komunitas melalui tindakan simbolik, bukan sekadar penyampaian pesan.14 
Penelitian oleh Ulum menunjukkan bahwa ritual Islam lokal berperan dalam membangun 
moral community yang mengintegrasikan nilai agama dengan solidaritas sosial.15 Dalam 

 
12 Supriadin, Irwan, and Musafir Pababari. "Dialektika dan Proses Inkulturasi Agama dan Budaya Lokal di 
Indonesia." Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 16.2 (2024): 226-235. 
13 Bourdieu, Pierre. "Los tres estados del capital cultural." Sociológica 2.5 (1987): 11-17. 
14 Manafe, Yermia Djefri. "Komunikasi Ritual pada Budaya Bertani Atoni Pah Meto di Timor-Nusa Tenggara 
Timur." Jurnal Aspikom 1.3 (2011): 287-298. 
15 Ulum, Miftahul. "Agama Sebagai Pilar Identitas Sosial dan Budaya: Kontribusi Terhadap Solidaritas, 
Toleransi, Dan Pembentukan Komunitas." Prosiding Seminar Nasional Indonesia. Vol. 3. No. 2. 2025. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1292 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

konteks budaya masyarakat Jember, Ancak Agung mencerminkan interaksi antara sistem 
nilai Islam dan praktik sosial yang memperkuat kesetaraan dan gotong royong. Selain itu, 
studi Alhafizh menemukan bahwa tradisi semacam ini berperan dalam menyebarkan 
pesan dakwah melalui simbol dan tindakan sosial yang dapat diterima lintas budaya.16 
Dengan kata lain, Ancak Agung berperan sebagai ruang simbolik yang menumbuhkan cinta 
dan toleransi di tengah pluralitas. Dengan demikian, argumen utama penelitian ini 
menegaskan bahwa Ancak Agung bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi juga mekanisme 
sosial yang mereproduksi habitus religius dan modal kultural masyarakat Jawa-Madura. Ia 
berfungsi sebagai media komunikasi simbolik yang menumbuhkan nilai-nilai cinta, 
toleransi, dan harmoni sosial, sekaligus memperlihatkan bagaimana Islam Nusantara 
menghadirkan model integrasi antara kearifan lokal dan nilai universal dalam wacana 
global Islam. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif etnografis dengan paradigma 
konstruktivis.17 Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah memahami makna 
simbolik, nilai sosial, dan komunikasi ritual yang terkandung dalam Ancak Agung. Etnografi 
memungkinkan peneliti untuk menggali praktik budaya melalui observasi mendalam dan 
partisipasi langsung dalam konteks sosial masyarakat.18 

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, dengan tujuan menggambarkan dan 
menganalisis struktur sosial, makna simbolik, serta fungsi komunikasi dalam tradisi Ancak 
Agung. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Denzin dan Lincoln bahwa penelitian 
kualitatif berorientasi pada pemahaman fenomena sosial berdasarkan perspektif pelaku 
budaya.19 

Penelitian dilaksanakan di Kabupaten Jember, Jawa Timur—daerah yang masih aktif 
melaksanakan tradisi Ancak Agung pada momen-momen tertentu, seperti perayaan 
Maulid Nabi Muhammad SAW dan ritual panen raya. Lokasi ini dipilih karena memiliki 
representasi kuat terhadap praktik Islam lokal yang berpadu dengan nilai-nilai adat dan 
solidaritas komunal. 

Subjek penelitian mencakup tokoh agama (kiai dan ustaz), tokoh adat, panitia 
pelaksana Ancak Agung, serta masyarakat peserta ritual. Pemilihan informan dilakukan 
menggunakan teknik purposive dengan kriteria keterlibatan langsung dan pemahaman 
mendalam terhadap tradisi tersebut. 20Jumlah informan utama berjumlah 5 orang, terdiri 
dari pemimpin ritual, partisipan laki-laki dan perempuan, serta pengamat lokal. 

Data dikumpulkan melalui tiga metode utama: (1) Observasi partisipatif, 
dilakukan selama tiga bulan untuk memahami tata laku, simbol, dan proses komunikasi 

 
16 Alhafizh, Rasyid, et al. "Dakwah Islam Dan Budaya Lokal (Resepsi Agama Dalam Kultur 
Nusantara)." Mu'ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 2.2 (2024): 339-360. 
17 Creswell, John W., and J. David Creswell. Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 
approaches. Sage publications, 2017. 
18 Spradley, James P. The ethnographic interview. Waveland Press, 2016. 
19 Denzin, Norman K., and Yvonna S. Lincoln, eds. The Sage handbook of qualitative research. sage, 2011. 
20 Rai, Neetij, and Bikash Thapa. "A study on purposive sampling method in research." Kathmandu: 
Kathmandu School of Law 5.1 (2015): 8-15. 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1293 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

yang terjadi selama ritual berlangsung.21 (2) Wawancara mendalam, dilakukan terhadap 
para tokoh adat, tokoh agama, dan masyarakat untuk menggali makna dan nilai-nilai yang 
mereka pahami dari pelaksanaan Ancak Agung. (3) Studi dokumentasi, mencakup 
penelusuran arsip lokal, teks doa, foto, dan catatan sejarah ritual dari lembaga kebudayaan 
Jember. 

Selain itu, peneliti juga melakukan triangulasi data dengan membandingkan hasil 
observasi, wawancara, dan dokumentasi guna menjaga validitas temuan Miles, Huberman 
& Saldaña. Analisis data dilakukan dengan model analisis interaktif Miles, Huberman, & 
Saldana, yang meliputi tiga tahapan: Kondensasi data – memilah informasi relevan dengan 
fokus penelitian (habitus, modal kultural, komunikasi simbolik). Penyajian data – 
menyusun narasi etnografis yang menjelaskan dinamika sosial dan makna simbolik Ancak 
Agung. Penarikan kesimpulan dan verifikasi – menyusun interpretasi teoretis berdasarkan 
kerangka Bourdieu.22 Data dianalisis dengan mengaitkan praktik ritual dengan konsep 
habitus, field, dan capital untuk menemukan struktur makna yang mereproduksi identitas 
sosial masyarakat Jember. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di wilayah Kecamatan Patrang, Kabupaten Jember, Jawa 
Timur, yang merupakan salah satu daerah perkotaan namun dengan kekayaan budaya 
lokal yang masih kuat dijaga oleh masyarakatnya. Tradisi Ancak Agung merupakan salah 
satu upacara adat yang dilaksanakan setiap tahun, biasanya pada bulan Maulid, sebagai 
bentuk syukur masyarakat kepada Allah SWT atas hasil bumi dan keselamatan laut. Dalam 
observasi lapangan, peneliti menemukan bahwa tradisi ini tidak hanya menjadi perayaan 
keagamaan, tetapi juga menjadi ajang komunikasi sosial yang melibatkan seluruh lapisan 
masyarakat — dari tokoh agama, pemuda, ibu-ibu, hingga nelayan. 

Masyarakat mempersiapkan ancak—wadah sesaji berbentuk miniatur rumah 
panggung—yang dihiasi hasil bumi, ayam panggang, nasi tumpeng, buah, dan bunga. Ritual 
ini biasanya diawali dengan doa bersama, kemudian arak-arakan ancak menuju laut, dan 
ditutup dengan makan bersama. Seluruh rangkaian kegiatan ini merefleksikan nilai-nilai 
solidaritas sosial, kebersamaan, dan gotong royong yang kuat dalam komunitas. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa Ancak Agung terdiri dari beberapa tahapan 
utama yang berlangsung dari pagi hingga sore hari: 

 

 

 

 

 

 

 
21 Spradley, James P. Participant observation. Waveland Press, 2016. 
22 Miles, M.B, Huberman, A.M, & Saldana, J. Qualitative Data Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3. 
(USA: Sage Publications. 2014), 18. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1294 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

1. Persiapan dan Arak-Arakan 

 
Gambar 1. Kirab ancak agung di Jember 

Sejak pagi, warga mulai berdatangan ke masjid membawa ancak yang dihias janur, 
bunga, dan bendera kecil bertuliskan kalimat basmalah. Arak-arakan dilakukan 
keliling kampung dengan lantunan shalawat dan rebana. Anak-anak dan remaja 
turut berpartisipasi, menambah suasana meriah dan religius. Festival Ancak Agung 
di Jember tahun 2025 tercatat dalam rekor Muri sebagai Festival dengan gunungna 
hasil bumi terbanyak di Indonesia. Muri mencatat 449 gunungan hasil bumi dalam 
kirab budaya peringatan Maulid Nabi. Parade ini jadi simbol syukur, kebersamaan, 
dan kepedulian sosial, sekaligus upaya melestarikan tradisi leluhur serta 
mengangkat marwah Jember di tingkat nasional 

2. Pembacaan Doa dan Shalawat Nabi 

Setelah semua ancak terkumpul di halaman alun-alun Pemkab Jember, tokoh 
agama memimpin pembacaan maulid diba’ dan doa bersama. Masyarakat duduk 
melingkar mengelilingi ancak, mendengarkan dengan khidmat sambil sesekali 
mengaminkan doa. 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1295 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 
Gambar 2.  Pembacaan doa dan Shalawat nabi 

3. Pembagian Makanan dan Sedekah Bersama 

Usai doa, makanan yang ada di ancak dibagikan secara merata kepada seluruh 
peserta, termasuk anak-anak dan tamu luar desa. Sebagian ancak juga dikirimkan 
kepada warga yang tidak mampu. Aktivitas ini memperlihatkan nilai solidaritas dan 
kepedulian sosial yang tinggi. 

 
Gambar 2 Pembagian makanan ke seluruh masyarakat yang hadir 

4. Penutupan dan Gotong Royong Membersihkan Lokasi 

Setelah acara selesai, para pemuda desa bergotong royong membersihkan area 
masjid dan jalan sekitar. Kegiatan ini diakhiri dengan musyawarah kecil bersama 
panitia untuk mengevaluasi pelaksanaan dan membahas persiapan tahun 
berikutnya. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1296 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 

Proses Komunikasi Sosial dalam Tradisi Ancak Agung 

Observasi menunjukkan bahwa komunikasi sosial dalam tradisi Ancak Agung 
berjalan secara simbolik dan partisipatif. Persiapan acara melibatkan musyawarah di balai 
desa, di mana tokoh agama dan masyarakat mendiskusikan waktu pelaksanaan, 
pembagian tugas, dan makna simbolik yang akan ditampilkan. Dalam konteks ini, 
komunikasi tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga ritualistik, yang mengandung nilai 
penghormatan terhadap leluhur dan ajaran Islam. 

Wawancara dengan salah satu tokoh adat mengungkapkan bahwa komunikasi 
antarwarga selama tradisi ini mencerminkan harmoni sosial yang sudah menjadi habitus 
masyarakat Jember. Mereka tidak melihat tradisi ini sebagai beban, melainkan sebagai 
tanggung jawab kultural. Hubungan sosial yang terjalin di dalamnya memperkuat modal 
sosial berupa kepercayaan dan solidaritas antaranggota komunitas. 

Habitus Masyarakat dalam Tradisi Ancak Agung 

Habitus masyarakat Jember tampak dalam cara mereka memahami dan 
menjalankan tradisi Ancak Agung. Habitus tersebut terbentuk dari kebiasaan turun-
temurun yang diwariskan oleh leluhur dan dikontekstualisasi dengan nilai-nilai Islam. Dari 
hasil wawancara dengan beberapa sesepuh desa, dapat diketahui bahwa meskipun 
simbol-simbol dalam tradisi ini bersumber dari kepercayaan lama, seluruh aktivitas kini 
diorientasikan pada nilai tauhid dan syukur kepada Allah. 

Masyarakat menampilkan kesantunan dalam komunikasi, rasa saling menghormati, 
dan kepatuhan terhadap tokoh agama sebagai bentuk habitus religius yang melekat. Nilai-
nilai tersebut tidak tertulis secara formal, tetapi direproduksi melalui praktik sosial 
berulang seperti musyawarah, doa bersama, dan kerja gotong royong. Habitus ini 
kemudian membentuk pola perilaku yang harmonis, menghindari konflik, serta 
menguatkan kesadaran kolektif bahwa Ancak Agung adalah wadah kebersamaan lintas 
generasi. 

Modal Kultural dan Sosial yang Terlibat 

Dalam kerangka Pierre Bourdieu, Ancak Agung menjadi arena di mana modal 
kultural masyarakat diekspresikan. Modal kultural ini tampak dalam pengetahuan lokal 
tentang simbol-simbol sesaji, tata cara pembuatan ancak, dan kemampuan estetika dalam 
menghiasnya. Setiap keluarga berusaha menampilkan ancak terbaik sebagai representasi 
kehormatan dan kepatuhan terhadap tradisi. Hal ini memperlihatkan bahwa pengetahuan 
dan keterampilan tersebut memiliki nilai simbolik yang dihargai dalam struktur sosial 
komunitas. 

Selain itu, modal sosial tampak dari jaringan kerja sama antarkelompok. Masyarakat 
saling membantu tanpa pamrih—misalnya pemuda membantu memikul ancak, ibu-ibu 
menyiapkan makanan, dan tokoh agama memimpin doa. Keterlibatan kolektif ini 
memperkuat posisi sosial individu di mata komunitas. Dengan demikian, tradisi ini bukan 
hanya ruang ekspresi budaya, tetapi juga sarana mempertahankan dan mendistribusikan 
modal sosial dan kultural secara dinamis. 

 

 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1297 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Analisis Arena Komunikasi Sosial 

Tradisi Ancak Agung dapat dikatakan sebagai arena sosial tempat berlangsungnya 
pertukaran simbol dan nilai. Dalam arena ini, individu tidak hanya berinteraksi untuk 
memenuhi kebutuhan ritual, tetapi juga menegosiasikan posisi sosialnya. Warga yang aktif 
dan berkontribusi besar dalam pelaksanaan acara seringkali mendapat pengakuan sosial 
dan prestise tertentu. Arena ini dengan demikian menjadi wadah legitimasi sosial yang 
mereproduksi struktur kekuasaan secara halus, sejalan dengan gagasan Bourdieu bahwa 
habitus dan modal membentuk struktur dominasi simbolik. 

Namun, yang menarik adalah bagaimana dominasi tersebut tidak bersifat menindas. 
Dalam observasi, semua pihak terlibat secara sukarela dan merasa memiliki acara 
tersebut. Tokoh agama berperan sebagai mediator antara nilai-nilai Islam dan kearifan 
lokal, memastikan agar praktik budaya tetap berada dalam koridor akidah Islam. Arena 
komunikasi sosial dalam Ancak Agung menjadi ruang integratif, bukan arena konflik. 

Simbolisme dan Praktik Representatif 

Setiap elemen dalam tradisi Ancak Agung memiliki makna simbolik yang kaya. Nasi 
tumpeng melambangkan kemakmuran dan rasa syukur, ayam panggang mencerminkan 
pengorbanan, bunga dan buah menunjukkan keindahan dan kesuburan alam. Semua 
simbol ini disusun dalam bentuk ancak, yang secara visual merepresentasikan rumah 
sebagai pusat kehidupan sosial. Melalui simbol-simbol ini, masyarakat mengekspresikan 
pandangan hidup mereka bahwa keharmonisan dan cinta antarwarga hanya dapat 
terwujud bila manusia mensyukuri nikmat Allah dan hidup selaras dengan alam. 

Selama ritual berlangsung, komunikasi nonverbal seperti cara menyusun ancak, 
memberi salam, atau berdoa bersama menjadi bagian dari proses simbolik yang 
mengandung pesan sosial. Interaksi ini memperkuat kohesi sosial dan memperlihatkan 
keseimbangan antara religiositas dan budaya lokal. 

Wawancara dengan perangkat desa menunjukkan bahwa Ancak Agung juga 
berfungsi sebagai media edukasi sosial bagi generasi muda. Anak-anak diajak membantu 
orang tua dalam membuat ancak dan diajarkan tentang nilai gotong royong serta rasa 
hormat terhadap tradisi. Dokumentasi lapangan memperlihatkan bahwa kegiatan ini juga 
menarik wisatawan lokal dan akademisi yang ingin mempelajari hubungan antara agama, 
budaya, dan komunikasi masyarakat Jawa-Madura di wilayah Jember. 

Menurut pengamatan, partisipasi lintas usia dan profesi menjadikan Ancak Agung 
sebagai ruang komunikasi sosial yang inklusif. Masyarakat menegaskan bahwa tradisi ini 
bukan milik individu atau kelompok tertentu, melainkan warisan bersama yang 
memperkuat identitas kolektif mereka sebagai masyarakat religius dan toleran. 

No. Aspek yang 
Diteliti 

Temuan Lapangan Bentuk 
Modal 

Bourdieu 

Implikasi Sosial 

1 Habitus 
Religius-
Komunal 

Masyarakat terbiasa 
bekerja sama dalam 
persiapan dan 
pelaksanaan tradisi 
dengan sikap hormat 

Modal sosial 
dan 
simbolik 

Memperkuat 
solidaritas dan 
kohesi sosial 
komunitas. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1298 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

terhadap tokoh agama 
dan sesepuh. 

2 Komunikasi 
Sosial 
Partisipatif 

Dialog terbuka 
antarwarga dalam 
musyawarah persiapan 
tradisi; tidak ada hierarki 
kaku. 

Modal sosial Mendorong 
partisipasi 
demokratis dalam 
konteks lokal. 

3 Modal 
Kultural 
Lokal 

Pengetahuan membuat 
ancak, simbol-simbol 
sesaji, dan tata cara ritual 
diwariskan turun-
temurun. 

Modal 
kultural 

Menjaga identitas 
dan kesinambungan 
budaya lokal. 

4 Arena Sosial 
dan 
Kekuasaan 
Simbolik 

Tokoh agama dan adat 
menjadi figur sentral 
tanpa dominasi koersif. 

Modal 
simbolik 

Legitimasi sosial 
terbentuk melalui 
penghormatan, 
bukan paksaan. 

5 Nilai 
Toleransi dan 
Cinta Sosial 

Tradisi melibatkan 
seluruh warga tanpa 
membedakan status sosial 
atau ekonomi. 

Modal sosial 
dan kultural 

Menumbuhkan 
harmoni dan rasa 
cinta antaranggota 
masyarakat. 

6 Representasi 
Islam 
Nusantara 

Unsur budaya lokal 
berpadu dengan doa dan 
zikir Islam. 

Modal 
religius dan 
simbolik 

Membentuk 
identitas Islam 
inklusif berbasis 
kearifan lokal. 

Tabel 1. Rangkuman Aspek penelitian dan hasil 

 

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi, dapat disimpulkan 
bahwa Tradisi Ancak Agung di Jember bukan hanya ritual syukur, tetapi arena komunikasi 
sosial yang kaya akan praktik simbolik dan nilai kultural. Habitus masyarakat yang 
terbentuk dari tradisi keislaman dan gotong royong menjadi dasar bagi keberlanjutan 
acara ini. Sementara itu, modal kultural berupa pengetahuan simbolik dan keterampilan 
tradisional terus direproduksi lintas generasi. Dalam perspektif Bourdieu, tradisi ini 
menunjukkan bahwa masyarakat menggunakan arena budaya untuk memperkuat modal 
sosial dan mempertahankan harmoni sosial. Dengan demikian, Ancak Agung menjadi 
model komunikasi kultural Islam Nusantara yang menumbuhkan cinta, toleransi, dan 
keseimbangan sosial. 

Pembahasan 

1) Habitus Religius-Komunal 

Dari perspektif Bourdieu, habitus adalah struktur disposisi yang diinternalisasi 
melalui praktek sosial; Ancak Agung mereproduksi habitus religius-komunal karena 
rutinitas ritual mencetak pola persepsi, penilaian, dan tindakan—membuat sikap gotong 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1299 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

royong, hormat kepada tokoh agama, dan penekanan syukur menjadi kecenderungan 
praktis warga.23 Rutinitas yang membentuk habitus tersebut sedikiti berbeda bila 
dibandingkan dengan teori Goffman yang menunjukkan bagaimana individu “menampilkan 
diri” sesuai ekspektasi sosial (dramaturgi) sehingga ritual menjadi panggung bagi 
penegasan peran sosial;24 hal itu akan membuat masyarakat yang awalnya tidak mau 
menjadi mau karena menjadi mengikuti Ancak Agung menjadi penegasan bagi peran sosial. 
Meski demikian, teori Carey menekankan fungsi ritual komunikasi dalam memelihara 
komunitas—keduanya menegaskan bahwa komunikasi ritual membentuk dan 
memantapkan habitus melalui performansi dan partisipasi.25 Artinya Ancak agung 
membentuk dan memantapkan habitus karena masyarakat akhirnya bisa melakukan 
performa dan berpartisipasi dalam pelaksanaaannya. Dengan demikian, habitus religius-
komunal yang direproduksi melalui Ancak Agung berfungsi sebagai perangkat praktis yang 
menstabilkan perilaku sosial dan mendasari cara komunikasi ritual dimaknai dan 
dipraktikkan dalam komunitas. 

2) Komunikasi Sosial Partisipatif 

Bourdieu akan menafsirkan komunikasi partisipatif dalam Ancak Agung sebagai 
praktik kolektif dalam field di mana modal sosial dan simbolik beroperasi; partisipasi luas 
menunjukkan distribusi modal sosial yang relatif egaliter sehingga legitimasi diperoleh 
melalui kontribusi praktik, bukan semata otoritas formal. Komunikasi partisipatif pada 
gilirannya mereproduksi struktur sosial yang diinginkan komunitas. 
Di sisi lain, Habermas menekankan orientasi pada pemahaman bersama—komunikasi 
partisipatif Ancak Agung mendekati ideal dialogis karena tujuan utamanya konsensus nilai26 
sedangkan Carey menyoroti dimensi ritual—partisipasi memelihara komunitas.27  
Bila diselaraskan dengan penelitian kontemporer seperti studi Rifdah dan Giriwati yang 
menjelaskan bahwa partisipasi warga pada acara tradisi lokal yang meneliti korelasi antara 
keterlibatan dan sense of belonging.28 Dengan demikian, komunikasi sosial partisipatif di 
Ancak Agung berfungsi ganda—memproduksi legitimasi sosial melalui kontribusi kolektif 
dan melatih warga dalam praktik dialogis yang memperkuat kohesi. 

3) Modal Kultural Lokal 

Dalam kerangka Bourdieu, pengetahuan teknis membuat ancak, simbolisme 
sesaji, dan kecakapan estetika adalah cultural capital yang terwujud (embodied & 
objectified); pemilik keterampilan ini memperoleh prestise simbolik dan kemampuan 
untuk mempengaruhi nilai budaya di laparangan.29 Modal kultural itulah yang memberi 
makna pada tindakan ritual dan menstrukturkan penghargaan sosial. 

 
23 Bourdieu, Pierre. "Habitus." Habitus: A sense of place. Routledge, 2017. 59-66. 
24 Goffman, Erving. "X. Teori Dramaturgis." Ringkasan Kumpulan Mazhab Teori Sosial: 109. 
25 Carey, James W. "A cultural approach to communication." Theorizing communication. Readings across 
traditions, Thousand Oaks: Sage Publications (2007): 37-50. 
26 Habermas, Jürgen. "Habermas: Questions and counterquestions." Praxis International 4.3 (1984): 229-
249. 
27 Carey, James W. "A cultural approach to communication." Theorizing communication. Readings across 
traditions, Thousand Oaks: Sage Publications (2007): 37-50. 
28 Rifdah, Balqis Nadhifatur, and Novi Sunu Sri Giriwati. "Partisipasi Masyarakat dalam Keberlanjutan 
Kampung Budaya Polowijen, Malang." Jurnal Lingkungan Binaan Indonesia 13.3 (2024): 139-148. 
29 Bourdieu, Pierre. "Los tres estados del capital cultural." Sociológica 2.5 (1987): 11-17. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1300 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Hal ini dipertegas dengan teori Stuart Hall dan Erving Goffman. Bedanya, Hall 
menunjukkan proses encoding/decoding di mana simbol lokal dalam Ancak Agung diberi 
makna kolektif sehingga modal kultural dalam perspektif Burdieau berfungsi sebagai 
“kode” yang membentuk interpretasi sedangkan Goffman menekankan bagaimana 
kemampuan menampilkan simbol yang tepat meningkatkan “credibility” sosial30 sehingga 
keduanya mempertegas bahwa modal kultural adalah bahasa komunikasi sosial. Dengan 
demikian, modal kultural lokal dalam Ancak Agung bekerja sebagai “bahasa simbolik” yang 
memberi otoritas makna—mereka yang menguasainya ikut membentuk tata nilai 
komunitas dan peran komunikasi simbolik. 

4) Arena Sosial dan Kekuasaan Simbolik 

Dari pandangan Bourdieu, arena Ancak Agung adalah field di mana kekuasaan 
simbolik (symbolic power) beroperasi: tokoh agama, sesepuh, atau pengrajin berkapital 
simbolik lebih besar dapat menstrukturkan praktik dan interpretasi ritual; namun 
legitimasi ini sering diperoleh melalui pengakuan sosial bukan paksaan, sehingga 
reproduksi dominasi bersifat halus.31  

Berbeda dengan Bordieau, Habermas mengkritik dominasi komunikasi, di sini 
dominasi simbolik lebih subtil dan legitimasinya bersandar pada praxis budaya32 sedangkan 
Castells melihat jaringan (network) sebagai sumber kekuasaan dalam hal ini Ancak Agung 
memiliki “jaringan tradisional” yang memediasi distribusi pengaruh.33 Selain itu, di sisi lain 
Hall memperlihatkan bahwa representasi kultural ikut memengaruhi siapa yang diberi 
suara, yaitu aktor simbolik yang bisa menafsirkan ritual mendapatkan keunggulan 
komunikatif.34 Dengan demikian, kekuasaan simbolik dalam arena Ancak Agung 
memengaruhi siapa yang dapat menafsirkan tradisi; meski demikian, legitimasi itu berakar 
pada pengakuan komunitas sehingga fungsi integratif tradisi tetap terjaga. 

5) Nilai Toleransi dan Cinta Sosial 

Bourdieu tidak menolak nilai-nilai moral; ia menunjukkan bagaimana nilai tersebut 
bisa menjadi bagian dari modal simbolik yang direproduksi lewat praktik.35 Ancak Agung 
menumbuhkan nilai toleransi dan cinta sosial melalui partisipasi bersama. Nilai itu dirawat 
sebagai modal yang membuat komunitas lebih stabil dan kohesif. Nilai-nilai ini menjadi 
“kapital moral” yang diakui di field.36 Di sisi lain, Habermas melihat komunikasi ideal 
sebagai sarana meraih mutual understanding yang mempromosikan toleransi sedangkan  
Carey menekankan aspek ritual sebagai pemeliharaan nilai—keduanya menegaskan 
bahwa praktik ritual dapat menjadi mesin pembentukan empati sosial.37 Dengan demikian, 
nilai toleransi dan cinta yang diartikulasikan melalui Ancak Agung berfungsi sebagai modal 

 
30 Goffman, Erving. "X. Teori Dramaturgis." Ringkasan Kumpulan Mazhab Teori Sosial: 109. 
31 Bourdieu, Pierre. "Symbolic power." Critique of anthropology 4.13-14 (1979): 77-85. 
32 Habermas, Jürgen. "Habermas: Questions and counterquestions." Praxis International 4.3 (1984): 229-
249. 
33 Castells, Manuel. Communication power. OUP Oxford, 2013. 
34 Hall, Stuart. "Culture, community, nation." Cultural studies 7.3 (1993): 349-363. 
35 Bourdieu, Pierre. "Structures, habitus, practices." Rethinking the subject. Routledge, 2018. 31-45. 
36 Bourdieu, Pierre. "Los tres estados del capital cultural." Sociológica 2.5 (1987): 11-17. 
37 Carey, James W. "A cultural approach to communication." Theorizing communication. Readings across 
traditions, Thousand Oaks: Sage Publications (2007): 37-50. 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1301 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

moral yang memperkuat jaringan sosial dan mengurangi potensi konflik melalui praktik 
komunikasi ritual. 

6) Representasi Islam Nusantara 

Melalui kacamata Bourdieu, perpaduan simbol lokal dan praktik Islam dalam Ancak 
Agung menjadi modal simbolik yang membentuk identitas kolektif—representasi Islam 
Nusantara di sini muncul karena ritual menegaskan cara lokal mempraktikkan iman tanpa 
kehilangan nilai universal Islam. Arena ini memfasilitasi legitimasi bentuk Islam yang 
kontekstual.38 Jika dikomparasikan dengan Hall dan Habermas: Hall menekankan 
bagaimana representasi membentuk identitas, sehingga Ancak Agung menegaskan 
representasi Islam yang inklusif;39 Habermas akan menyambutnya sebagai praktik 
komunikasi yang menunjang konsensus moral.40 Dengan demikian, dapat disimpulkan 
bahwa representasi Islam Nusantara yang terejawantah dalam Ancak Agung menegaskan 
bahwa praktik lokal dapat menjadi wujud harmoni antara tradisi dan agama, menawarkan 
model komunikasi keagamaan yang kontekstual dan inklusif. 

 

KESIMPULAN   

Penelitian ini menemukan temuan mencengangkan bahwa Tradisi Ancak Agung di 
Jember bukan hanya ritual syukur, tetapi arena komunikasi sosial yang mereproduksi 
habitus religius-komunal serta modal sosial, kultural, dan simbolik masyarakat secara 
harmonis. Novelty penelitian ini terletak pada integrasi teori Bourdieu dengan konsep 
teori lain yang menegaskan bahwa praktik budaya lokal dapat berfungsi sebagai ruang 
komunikasi egaliter dan penguat identitas Islam Nusantara yang inklusif. Namun, 
penelitian ini masih memiliki gap, yakni belum mengkaji secara mendalam dampak 
modernisasi, pergeseran makna simbolik di era digital, serta peran gender dan generasi 
muda dalam pewarisan tradisi. Karena itu, penelitian selanjutnya disarankan menggunakan 
pendekatan mixed methods dan melakukan studi komparatif dengan tradisi serupa di 
daerah lain agar dapat memperluas pemahaman tentang dinamika komunikasi sosial dan 
kultural Islam Nusantara di tengah perubahan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alhafizh, Rasyid, et al. "Dakwah Islam dan Budaya Lokal (Resepsi Agama dalam Kultur 
Nusantara)." Mu'ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 2.2 (2024): 339–360. 

Aslan, Aslan, and Dea Tara Ningtyas. "Dialog Identitas: Integrasi Tradisi Keagamaan Lokal 
di Tengah Arus Budaya Global." Prosiding Seminar Nasional Indonesia 3.2 (2025): 
71–80. 

Bourdieu, Pierre. "Habitus." In Habitus: A Sense of Place, Routledge, 2017, 59–66. 

Bourdieu, Pierre. "Los tres estados del capital cultural." Sociológica 2.5 (1987): 11–17. 

 
38 Bourdieu, Pierre. "Symbolic power." Critique of anthropology 4.13-14 (1979): 77-85. 
39 Hall, Stuart. "Culture, community, nation." Cultural studies 7.3 (1993): 349-363. 
40 Habermas, Jürgen. "Habermas: Questions and counterquestions." Praxis International 4.3 (1984): 229-
249. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

Halaman   1302 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Bourdieu, Pierre. "Structures, habitus, practices." In Rethinking the Subject. Routledge, 
2018, 31–45. 

Bourdieu, Pierre. "Symbolic power." Critique of Anthropology 4.13–14 (1979): 77–85. 

Carey, James W. "A Cultural Approach to Communication." In Theorizing 
Communication: Readings Across Traditions, Thousand Oaks: Sage Publications, 
2007, 37–50. 

Castells, Manuel. Communication Power. Oxford: OUP, 2013. 

Creswell, John W., and J. David Creswell. Research Design: Qualitative, Quantitative, and 
Mixed Methods Approaches. Sage Publications, 2017. 

Denzin, Norman K., and Yvonna S. Lincoln, eds. The Sage Handbook of Qualitative 
Research. Sage, 2011. 

Farid, Muhammad. Analisis Modal Sosial Kultural Praktik Revitalisasi Ajaran Sunan Muria 
di Desa Lau Kabupaten Kudus. Diss. Universitas Sebelas Maret, 2025. 

Geertz, Clifford. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa. Depok: 
Komunitas Bambu, 2014. 

Goffman, Erving. "X. Teori Dramaturgis." In Ringkasan Kumpulan Mazhab Teori Sosial, 
109. 

Habermas, Jürgen. "Habermas: Questions and Counterquestions." Praxis International 
4.3 (1984): 229–249. 

Hall, Stuart. "Culture, Community, Nation." Cultural Studies 7.3 (1993): 349–363. 

Latiar, Hadira. "Penerapan Logika Berpikir Pierre Bourdieu bagi Pustakawan." Jurnal 
Pustaka Budaya 6.2 (2019): 50–54. 

Lestari, Sri, and Yuyun Yunita. "Sinkretisme Budaya Islam dan Budaya Lokal Nusantara 
dalam Memperkokoh Hubungan Masyarakat." Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 
10.1 (2025): 93–103. 

Manafe, Yermia Djefri. "Komunikasi Ritual pada Budaya Bertani Atoni Pah Meto di Timor–
Nusa Tenggara Timur." Jurnal Aspikom 1.3 (2011): 287–298. 

Maulidin, Syarif, and Muhamad Latif Nawawi. "Kearifan Lokal dalam Tradisi Keislaman: 
Memahami Kontribusi Budaya Islam di Indonesia." ISEDU: Islamic Education Journal 
2.2 (2024): 117–126. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook. 3rd ed. USA: Sage Publications, 2014. 

Nahdiyah, Nahdiyah, and Saiffuddin Saiffuddin. "Maulid Nabi antara Islam dan Tradisi." Al-
Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Hadist 4.1 (2021): 143–164. 

Rai, Neetij, and Bikash Thapa. "A Study on Purposive Sampling Method in Research." 
Kathmandu School of Law Review 5.1 (2015): 8–15. 

Rifdah, Balqis Nadhifatur, and Novi Sunu Sri Giriwati. "Partisipasi Masyarakat dalam 
Keberlanjutan Kampung Budaya Polowijen, Malang." Jurnal Lingkungan Binaan 
Indonesia 13.3 (2024): 139–148. 



 
 
 
 
 

  

Tradisi Ancak Agung sebagai Arena Komunikasi Sosial 
Nova Saha Fasadena – Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 

 

Halaman   1303 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Samberubun, G., and Anis Izdiha. "Dinamika Kedudukan, Peran, dan Status Perempuan 
Suku Asmat: Pendekatan Arena Kultural Pierre Bourdieu." Societas: Jurnal Ilmu 
Administrasi dan Sosial 12.1 (2023). 

Sholahudin, Umar. "Globalisasi: Antara Peluang dan Ancaman bagi Masyarakat 
Multikultural." JSPH (Jurnal Sosiologi Pendidikan Humanis) 4.2 (2019): 103–114. 

Spradley, James P. Participant Observation. Waveland Press, 2016. 

Spradley, James P. The Ethnographic Interview. Waveland Press, 2016. 

Supriadin, Irwan, and Musafir Pababari. "Dialektika dan Proses Inkulturasi Agama dan 
Budaya Lokal di Indonesia." Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 16.2 
(2024): 226–235. 

Ulum, Miftahul. "Agama sebagai Pilar Identitas Sosial dan Budaya: Kontribusi terhadap 
Solidaritas, Toleransi, dan Pembentukan Komunitas." Prosiding Seminar Nasional 
Indonesia 3.2 (2025). 

 


