
 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1264 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

DARI TRADISI TENUN LOKAL MENUJU HARMONI GLOBAL: 
KONSTRUKSI NILAI PENGENDALIAN DIRI DAN TOLERANSI 
DALAM KAJIAN SOSIAL BUDAYA ISLAMI DESA PELANGWOT 

 

Siti Fahimah  

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

sitifahimah@iai-tabah.ac.id 

 

Abstract: This study explores the weaving tradition of Pelangwot Village, 
Lamongan, as a representation of self-control and tolerance within an 
Islamic socio-cultural framework. Employing an Islamic social ethnographic 
approach with a descriptive–interpretative paradigm, it aims to interpret 
the symbolic, moral, and spiritual meanings embedded in the weaving 
practice. Data were collected through participatory observation, in-depth 
interviews, and documentation of cultural artifacts, and analyzed through 
thematic reduction, symbolic categorization, and reflective interpretation. 
The findings reveal that weaving is not merely an economic activity but also 
a spiritual discipline that cultivates the values of mujāhadah an-nafs (self-
restraint), tasāmuh (tolerance), amānah (trustworthiness), and ihsān 
(excellence). The practice demonstrates the integration of work and 
worship, fostering an Islamic work ethic grounded in beauty, patience, and 
social responsibility. Despite digital transformation, the Pelangwot 
community maintains its spiritual integrity and collective ethos. In 
conclusion, the weaving tradition of Pelangwot embodies a form of living 
Islamic ethics—an expression of Islam rahmatan lil ‘alamin that harmonizes 
local productivity, spiritual consciousness, and global humanity. 

Keywords: weaving, Islamic social ethnography, self-control, tolerance, 
Islam rahmatan lil ‘alamin 

 

PENDAHULUAN 

 Tradisi lokal adalah Nilai, identitas, dan sistem makna yang ditransmisikan melalui 
tradisi lokal dan sumber pengetahuan sosial. Tradisi ini adalah ekspresi kebijaksanaan 
kolektif yang menggambarkan hubungan antara manusia, lingkungan, dan Tuhan.1 Tradisi 
tenun, yang memiliki nilai spiritual dan moral, adalah salah satu tradisi lokal yang masih 
hidup di tengah modernisasi. Fatima dan Hardjati mengatakan bahwa menenun 
meningkatkan ekonomi komunitas dan meningkatkan kebanggaan daerah. Selain itu, 
menurut penelitian yang dilakukan oleh Wijayanti & Fakhriati (2024), tradisi tenun Jawa 
Timur menggambarkan filosofi keseimbangan antara kerja, alam, dan spiritualitas. Oleh 
karena itu, menenun berfungsi sebagai simbol yang menyatukan identitas sosial, nilai 

 
1 Susi Hardjati Aprilla Intan Fatima, ‘Community Based Tourism as a Strategy for Empowerment and 
Community Welfare Improvement in Bandar Kidul Weaving Village, Kediri’, Artikel, 16.3 (2025), 2025 
<https://jkp.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKP/article/view/8845>. 

Commented [A1]: Pendahuluan artikel ini telah menguraikan 
konteks tradisi tenun Pelangwot di Lamongan dengan cukup jelas, 
tetapi narasinya masih terlalu panjang dan deskriptif. Penulis 
sebaiknya memadatkan paragraf awal agar fokus langsung pada 
pentingnya tradisi tenun sebagai bentuk kearifan lokal yang 
memadukan nilai budaya, ekonomi, dan spiritual masyarakat Jawa 
Timur. Penjelasan mengenai nilai-nilai Islam yang terkandung dalam 
aktivitas menenun sudah baik, namun bisa disampaikan lebih ringkas 
dengan menekankan integrasi antara etika kerja, spiritualitas, dan 
identitas lokal. Selain itu, penulis perlu menambahkan research gap 
yang menunjukkan perbedaan penelitian ini dibandingkan studi 
sebelumnya, misalnya bahwa penelitian ini menyoroti dimensi 
pengendalian diri dan toleransi dalam perspektif etnografi sosial 
Islami. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1265 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

religius, dan etika kerja dalam masyarakat agraris Jawa Timur.2 Bahkan seringkali disebut 
sebagai "menuai asa melalui tradisi", yang berarti menjaga kesejahteraan melalui pekerjaan 
yang sederhana tetapi bermakna. 3 

Di Desa Pelangwot, Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan, Jawa Timur, ada 
salah satu contoh tradisi yang nyata.  Desa ini didominasi oleh penduduk pedesaan yang 
secara tradisional terlibat dalam seni tenun tradisional.  Tidak hanya perempuan yang 
terlibat dalam aktivitas menenun, tetapi juga laki-laki, yang menunjukkan bahwa tradisi ini 
tidak memiliki hierarki gender yang ketat.  Masyarakat lokal melihat menenun sebagai 
ibadah sosial yang menunjukkan nilai-nilai kesabaran, ketekunan, dan pengendalian diri, 
yang selaras dengan ajaran Islam.  Setiap helai benang dianggap mewakili doa, 
keseimbangan, dan ketertiban batin.  Oleh karena itu, menenun di Pelangwot merupakan 
ekspresi keseimbangan antara kehidupan sehari-hari dan iman. 4 Yang mengikuti 
pekerjaan tenun ini adalah laki-laki dan perempuan. 5 

Selain itu, tradisi ini memiliki nilai epistemologis yang signifikan, yaitu pengetahuan 
dan etika diperoleh melalui pengalaman nyata, bukan sekadar pendidikan lisan.6  Menenun 
menjadi bentuk praksis epistemologis yang mengajarkan kesabaran, pengendalian diri 
(self-restraint), dan ikhlas dalam bekerja.7 Konsep mujahadah an-nafs dalam Islam, 
perjuangan untuk mengendalikan hawa nafsu untuk mencapai kemurnian spiritual, adalah 
dasar dari nilai-nilai tersebut. Sebaliknya, keterlibatan banyak orang dalam satu rantai 
produksi menenun meningkatkan kesadaran sosial, penghargaan terhadap perbedaan 
peran, dan toleransi. Karena itu, tradisi tenun Pelangwot tidak hanya berfungsi sebagai 
bisnis atau upaya pelestarian budaya, tetapi juga berfungsi sebagai tempat di mana 
karakter sosial dan religius masyarakat dibentuk.8 Jadi, tradisi tenun bukan hanya praktik 
budaya atau ekonomi.9   

Dari sisi teoritis, penelitian ini berangkat dari pendekatan interpretatif Clifford 
Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures, yang memandang kebudayaan 
sebagai web of meaning—jaring makna yang diciptakan dan ditafsirkan manusia dalam 

 
2 Lucky Wijayanti and Fakhriati Fakhriati, ‘Rock on the Java Coast: Reproduction of Gedhog Woven Batik 
Culture amidst Global Fashion Development (Tuban Community Life Ritual Media)’, Cogent Arts and 
Humanities, 11.1 (2024) <https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2287858>. 
3 Bahya Alfitri, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in Lombok Bahya 
Alfitri’, Airlangga Development Journal, 9.1 (2025), 21–33 <https://doi.org/10.20473/adj.v9i1.49544>. 
4 I. Chrysanti Angge, IndahChrysanti Angge, ‘Pengembangan Desain Motif Tenun Ikat Di Ud Paradila 
Lamongan’, Jurnal Seni Rupa, 10.3 (2022), 63–73 <http://ejournal.unesa.ac.id/index.php/va/article>. 
5 Bahya Alfitri, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in Lombok Article 
Information’, Mandalika Journal of Economics and Business (MJEB), 1.3 (2024), 84–89. 
6 Hatane Semuel, Yenni Mangoting, and Saarce Elsye Hatane, ‘The Interpretation of Quality in the 
Sustainability of Indonesian Traditional Weaving’, Sustainability (Switzerland), 14.18 (2022) 
<https://doi.org/10.3390/su141811344>. 
7 Wisnu Febri Wardana Wardana, ‘Weaving Threads of Sustainable Tourism Unveiling the Entrepreneurial 
Tapestry of Tenun in Sumba Timur NTT’, Lingcure, Vol. 9 No. (2025) 
<https://www.lingcure.org/index.php/journal/article/view/2307?utm_source>. 
8 Fransiska Yusi Ananda, Ika Rahmatika Chalimi, and Edwin Mirzachaerulsyah, ‘Ikat Weaving Dayak Desa: 
The Meaning of Local Wisdom Values in Ensaid Panjang Village’, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 
15.2 (2024), 557–67 <https://doi.org/10.26418/j-psh.v15i2.77491>. 
9 Darwan Sari, ‘Sistem Sosial Budaya Indonesia’, in Education, 2025 
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=G8pxEQAAQBAJ&redir_esc=y>. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1266 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

konteks sosialnya. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami tindakan budaya 
secara mendalam (thick description) agar diperoleh makna simbolik di balik perilaku 
masyarakat.10 Dalam konteks penelitian ini, menenun dipahami sebagai praktik simbolik 
yang merefleksikan nilai dan pandangan hidup masyarakat Pelangwot. Untuk mendukung 
proses interpretasi lapangan, digunakan pula kerangka etnografi sosial sebagaimana 
dikemukakan Spradley (1979/2016) dalam The Ethnographic Interview, yang 
menekankan wawancara mendalam dan observasi partisipatif untuk menggali kategori 
budaya dari pelaku tradisi secara langsung.11 

Untuk memperkuat dimensi keislaman, penelitian ini menggunakan paradigma 
etnografi sosial Islami yang berakar pada epistemologi Seyyed Hossein Nasr dalam 
Knowledge and the Sacred (1981) dan The Need for a Sacred Science (1993). Nasr 
menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan budaya harus dipahami sebagai manifestasi dari 
pengetahuan sakral (sacred knowledge) yang berorientasi pada tauhid. Dalam kerangka 
ini, aktivitas menenun dipandang sebagai bentuk integrasi antara ibadah (amal saleh), 
keindahan (ihsan), dan keseharian manusia.12 Pendekatan ini kemudian diperkaya dengan 
gagasan Mohammed Arkoun, yang menekankan pentingnya membuka ruang reflektif, 
kritis, dan humanis dalam memahami budaya Islam agar tetap relevan dengan konteks 
modern. Melalui sintesis keduanya, penelitian ini menempatkan tradisi tenun Pelangwot 
sebagai wujud living Islam—yakni praktik keagamaan yang hidup dalam kebudayaan 
lokal.13 

Berbagai penelitian sebelumnya lebih banyak melihat tenun dari sudut pandang 
pelestarian budaya dan ekonomi kreatif, tetapi sedikit yang melihat bagaimana moralitas 
dan keislaman membentuk masyarakat penenun seperti amanah (tanggung jawab), ihsan 
(etika kerja luhur), musawah (kesetaraan), dan tasamuh (toleransi). Misalnya, Firmando 
(2021) 14 Valengsa (2024)15 Dengan cara yang sama, Sari (2025)16 Masyhuri, Suud, & Ilyas 
(2025)17 Studi internasional seperti Rudnyckyj (2020)18 dalam Spiritual Economies: Islam, 
Globalization, and the Afterlife of Development dan Soomro & Yasmeen (2025).19 Oleh 
karena, terdapat celah penelitian yang signifikan: belum ada penelitian yang secara 
eksplisit menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam, seperti toleransi dan pengendalian diri, 

 
10 Clifford Geertz, ‘Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture [1973]’, Readings for a 
History of Anthropological Theory, Sixth Edition, 2021, 302–6. 
11 Robert E. White & Karyn Cooper, ‘Ethnographic Inquiry’, Springer Link, First Onli (2022). 
12 Nicholas Heer and Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Philosophy East and West, 1993, XLIII 
<https://doi.org/10.2307/1399476>. 
13 Mohammed Arkoun, ‘The Struggle for Humanism in Islamic Contexts’, Journal of Levantine Studies 
Summer, No. 1, Pp. 153-170, 2011, x. 
14 Harisan Boni Firmando, ‘Kearifan Lokal Tenun Tradisional Ulos Dalam Merajut Harmoni Sosial Di 
Kawasan Danau Toba’, JSDS: Jurnal Sosiologi Dialektika Sosial, 1.1 (2021), 2. 
15 B A B Ii and Tinjauan Pustaka, ‘BAB II Tinjauan Pustaka BAB II TINJAUAN PUSTAKA 2.1’, 2002, 1–64. 
16 Sari. 
17 M Masyhuri, S Suud, and M Ilyas, ‘Kearifan Lokal Suku Sasak Dan Potensinya Sebagai Sumber Belajar 
Sosiologi SMA’, Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, 10.1 (2025), 964–74. 
18 Daromir Rudnyckyj, Spiritual Economies: Islam, Globalization, and the Afterlife of Development (Cornell 
University Press, 2020) 
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=nfytDwAAQBAJ&redir_esc=y>. 
19 Ali Nawaz Soomro, ‘Exploring the Employment Ethics in Working Place and Professionalism At Work : 
An Islamic Perspective’, 03.02 (2025), 2755–61. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1267 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

diinterpretasikan dan diterapkan dalam praktik menenun sebagai kearifan lokal 
masyarakat Jawa Timur. 

Berdasarkan informasi di atas, penelitian bertujuan untuk menjawab  Bagaimana 
budaya tenun Desa Pelangwot Lamongan mengajarkan kemandirian dan toleransi di 
masyarakatnya, Bagaimana masyarakat Pelangwot melihat penenun sebagai tradisi sosial-
budaya yang didasarkan pada prinsip Islam, Bagaimana konstruksi nilai-nilai ini membantu 
mewujudkan kesejahteraan sosial, dan Bagaimana hal ini dapat berfungsi sebagai model 
etika global yang didasarkan pada kearifan lokal 

penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi makna simbolik dan prinsip moral 
dalam tradisi tenun orang-orang Desa Pelangwot. memberikan penjelasan dan analisis 
tentang bagaimana tradisi tenun berfungsi sebagai cara untuk menginternalisasi nilai 
toleransi (tasamuh) dan pengendalian diri (self-control) dalam konteks sosial budaya 
Islami. Dan mengidentifikasi bagaimana nilai-nilai tradisi tenun berkontribusi pada upaya 
untuk menciptakan harmoni sosial dan spiritual dalam kehidupan masyarakat lokal, serta 
bagaimana hal itu berkaitan dengan nilai kemanusiaan universal Islam. 

Penelitian ini penting karena tradisi tenun adalah ekspresi nilai-nilai Islam yang 
diinternalisasi secara sosial dan tidak sekadar aktivitas ekonomi atau estetika. Dalam 
masyarakat modern yang cenderung individualistik dan pragmatis, memahami tradisi 
seperti tenun Pelangwot membuka ruang untuk berpikir tentang etika kerja Islami yang 
menekankan kesabaran, ketelitian, dan tanggung jawab. Selain itu, penelitian ini relevan 
dengan diskusi tentang moderasi beragama dan harmoni di seluruh dunia karena 
menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam dapat bersatu dengan tradisi lokal tanpa 
menimbulkan konflik identitas.  Studi ini menggunakan pendekatan etnografi sosial Islami 
untuk memberikan counter-narrative terhadap gagasan bahwa Islam dan budaya lokal 
tidak cocok. Selain itu, itu menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat berfungsi sebagai 
jembatan menuju tatanan sosial yang damai dan berkeadaban di seluruh dunia. 

 

METODE PENELITIAN  

menggunakan desain etnografi sosial Islami dan menerapkan metodologi kualitatif 
deskriptif-interpretatif. Metode ini dipilih untuk mendapatkan pemahaman tentang nilai 
moral, makna simbolik, dan aspek spiritual dari tradisi tenun masyarakat Desa Pelangwot, 
Lamongan. Secara paradigmatik, penelitian ini didasarkan pada model interpretatif 
Clifford Geertz (1973) yang menganggap budaya sebagai jaring makna (web of meaning)20 
Penelitian ini didasarkan pada epistemologi sakral Seyyed Hossein Nasr (1981; 1993)21 
Model ini dikombinasikan dengan epistemologi sakral Seyyed Hossein Nasr (1981; 1993) 
yang menganggap kebudayaan sebagai representasi nilai tauhid, dan perspektif reflektif 
Mohammed Arkoun yang menekankan keterbukaan dan diskusi antara budaya dan agama. 
Ketiganya memberikan dasar konseptual untuk interpretasi budaya sebagai manifestasi 
spiritual masyarakat Islam lokal,22  

 
20 Geertz. 
21 Heer and Nasr, XLIII. 
22 Arkoun. 

Commented [A2]: Bagian metode penelitian dalam artikel ini 
sudah menunjukkan penggunaan pendekatan etnografi sosial Islami 
dengan desain kualitatif deskriptif-interpretatif, namun uraian masih 
terlalu panjang dan sarat teori. Penulis sebaiknya menyingkat bagian 
teori seperti Geertz, Nasr, dan Arkoun menjadi satu kalimat penguat 
paradigma interpretatif dan epistemologi Islam, tanpa uraian filsafat 
yang mendalam. Deskripsi lokasi penelitian di Desa Pelangwot, 
Lamongan sudah relevan, cukup dipadatkan menjadi konteks singkat 
yang menegaskan alasan pemilihan lokasi. Uraian tentang sumber 
data, teknik pengumpulan, dan analisis sudah lengkap, tetapi perlu 
diringkas dengan menonjolkan tiga aspek utama: (1) teknik 
observasi partisipatif, wawancara etnografis, dan dokumentasi; (2) 
analisis tematik-hermeneutik dengan model Geertz dan Nasr; (3) 
validitas data melalui triangulasi dan refleksi peneliti. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1268 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Lokasi Penelitian dilakukan di Desa Pelangwot, Kecamatan Laren, Kabupaten 
Lamongan, Jawa Timur. Desa ini merupakan komunitas agraris yang mempertahankan 
tradisi menenun sebagai aktivitas ekonomi, sosial, dan religius.  Lokasi ini dipilih karena 
menggabungkan kearifan lokal, etika kerja Islami, dan kehidupan religius 
masyarakat.agama dan masyarakat lokal. Dianggap sebagai aktor kultural, mereka 
bertanggung jawab untuk menciptakan nilai sosial, moral, dan spiritual di komunitas tenun.  

Sumber data diperoleh dari dua sumber yaitu Data primer diperoleh melalui 
peninjauan langsung dan wawancara menyeluruh dengan penenun laki-laki dan 
perempuan, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan pemimpin kelompok tenun. Data 
sekunder berasal dari catatan komunitas, dokumen desa, arsip foto, dan artefak budaya 
seperti motif kain dan simbol visual yang mengandung nilai sosial dan spiritual. 

Teknik Pengumpulan Data dikumpulkan melalui tiga metode utama, yaitu  
Observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam aktivitas menenun dan 
interaksi sosial masyarakat, membantu mereka memahami makna yang dihayati pelaku 
budaya. Wwancara Untuk mengeksplorasi kategori budaya dan nilai moral yang 
terinternalisasi, wawancara mendalam dilakukan dengan menggunakan model wawancara 
etnografis dari Spradley (1979/2016).23 Dan Dokumentasi dan analisis artefak, termasuk 
foto, video, dan produk tenun, dilakukan untuk menunjukkan nilai disiplin (mujahadah an-
nafs) dan toleransi (tasamuh). 

Teknik Analisis Data24 dengan tiga tahap digunakan untuk menganalisis data secara 
tematik dan hermeneutik, yaitu Reduksi data: Memilah data berdasarkan tema utama 
seperti toleransi, kesabaran, amanah, dan pengendalian diri. Kategorisasi simbolik: 
menafsirkan makna spiritual dengan mengaitkan tindakan dan cerita budaya dengan 
gagasan pengetahuan sakral Nasr dan teori Geertz. Dan Interpretasi reflektif: 
menemukan konstruksi nilai Islam dalam kearifan lokal dengan mengaitkan hasil lapangan 
dengan etika kerja Islami dan humanisme spiritual sebagaimana dikemukakan oleh 
Mohammed Arkoun. 

Keabsahan data dijamin oleh analisis sumber dan prosedur (observasi, wawancara, 
dan dokumentasi).25 pemeriksaan anggota, yang berarti memverifikasi hasil interpretasi 
kepada informan utama. Audit trail, yang mencakup catatan detail tentang proses 
pengumpulan dan analisis data. Refleksi peneliti, yaitu kesadaran mereka untuk 
mempertahankan integritas moral dan objektivitas sesuai dengan prinsip adab al-‘alim 
dalam penelitian Islami. 

Diharapkan penelitian ini akan mendapatkan pemahaman yang lebih baik tentang 
bagaimana tradisi tenun Lamongan berfungsi sebagai sarana untuk memberikan pelajaran 
moral dan spiritual serta sebagai model integratif antara budaya lokal dan ajaran Islam 
untuk membangun harmoni sosial di tengah transformasi dunia. 

 
23 James P. Spradley, The Ethnographic Interview (Long Grove, Illinois : Waveland Press, 2016). 
24 Neka Zulwiddi, Zulfani Sesmiarni, and Damarkunsi Maja Sius, ‘Quality Management Patterns in Islamic 
Education to Enhance Students’ Competencies’, At-Ta’lim : Media Informasi Pendidikan Islam, 23.2 (2024), 
308 <https://doi.org/10.29300/attalim.v23i2.6463>. 
25 Thaufiq Hidayat, Imam Iqbal, and Vikri Hamzah, ‘Journal of Malay Islamic Studies ( JMIS ) Bridging 
Spirituality and Ecology : An Analysis of the Rimbo Concept in Minangkabau Culture’, 7.1 (2025), 12–24. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1269 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 
Gambar 1. Alur penelitian 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil Penelitian 

1. Deskripsi Lokasi dan Subjek Penelitian 

a. Gambaran Umum Desa Pelangwot 

Desa Pelangwot terletak di Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan. 
Memiliki luas sekitar 14,3 km2.  Desa ini terletak di bantaran Bengawan Solo, 
menjadikannya salah satu dari banyak desa agraris di sekitar sungai.  Kondisi 
geografis ini memberikan tantangan sekaligus peluang desa sering menghadapi 
banjir musiman, tetapi sumber air melimpah membantu pertanian.  Untuk 
mengurangi bahaya banjir, pemerintah pusat dan pemerintah daerah membangun 
sungai buatan yang disebut sudetan untuk mengalirkan air Bengawan Solo langsung 
ke laut. Sungai ini juga memiliki infrastruktur untuk mengontrol aliran air, yaitu 
jembatan sudetan. 26 

Terdapat empat dusun di Desa Pelangwot secara administratif: Pelangwot, 
Pelangkumpo, Lengor, dan Pilangasri.  Area desa berbatasan dengan Kecamatan 
Brondong di sebelah utara, Kecamatan Gampang Sejati dan Laren di sebelah 
timur, Desa Bulutigo di sebelah selatan, dan Desa Gelap di sebelah barat.  Kondisi 
jalan di atas tanggul membuat akses ke desa sulit karena genangan air selama 
musim hujan.  Namun, masyarakat Pelangwot menunjukkan ketabahan dan 
adaptasi yang luar biasa terhadap keadaan alam.27 

Selama bertahun-tahun, Pelangwot pernah ditetapkan sebagai desa IDT 
(Identifikasi Daerah Tertinggal) sekitar akhir tahun 1990-an. Ini disebabkan oleh 
kekurangan listrik, infrastruktur jalan, dan akses ekonomi.  Namun, seiring waktu, 
masyarakat berhasil keluar dari keterbelakangan melalui kolaborasi dan kerja tim 
dengan dukungan pemerintah desa.  Pelangwot sekarang menjadi komunitas yang 
produktif dan tahan terhadap stres, dengan semangat gotong royong yang kuat 

 
26 Arif Hidayat, Wawancara, 2025. 
27 Perangkat Desa, ‘Data Desa’, Desa Pelangwot, 2020, p. 10. 

Commented [A3]: Bagian hasil dan pembahasan sudah 
menyajikan deskripsi tradisi tenun Pelangwot secara mendalam, 
tetapi perlu diringkas agar lebih fokus pada temuan inti dan 
relevansi teorinya. Penulis sebaiknya menegaskan bahwa hasil 
penelitian menunjukkan tradisi tenun tidak hanya sebagai aktivitas 
ekonomi, melainkan sebagai media internalisasi nilai Islam seperti 
kesabaran (ṣabr), tanggung jawab (amānah), dan pengendalian diri 
(mujāhadah an-nafs). Uraian tentang struktur sosial dan simbol 
tenun cukup dijadikan contoh pendukung, bukan isi utama. 
Pembahasan perlu diperkuat dengan analisis yang mengaitkan 
temuan lapangan dengan teori Geertz tentang makna budaya dan 
epistemologi sakral Nasr mengenai spiritualitas dalam kerja 
manusia. Penulis juga dapat menekankan bahwa praktik tenun 
berfungsi sebagai model etika kerja Islami dan harmoni sosial yang 
relevan bagi konteks modern. 

Commented [L4R3]: Sudah saya perbaiki 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1270 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dalam kemajuan sosial dan ekonomi. Dari sisi sosial-ekonomi, kebanyakan 
penduduk bekerja sebagai petani, dengan sawah mereka diairi oleh jaringan irigasi 
desa dan aliran Bengawan Solo.  Untuk meningkatkan produktivitas pertanian, 
pemerintah desa berkonsentrasi pada pembangunan waduk dan saluran irigasi 
serta pengadaan alat pertanian, termasuk diesel.  Didisiplinkan, sabar, dan sangat 
bergantung pada siklus alam dan air sebagai sumber kehidupan adalah sifat 
masyarakat agraris. 

Dalam hal keagamaan dan budaya, hampir semua orang yang tinggal di 
Desa Pelangwot beragama Islam.  Kehidupan beragama masyarakat sangat aktif 
dan berfungsi sebagai dasar moral untuk aktivitas sosial dan ekonomi.  Kegiatan 
keagamaan menyatu dengan kehidupan sehari-hari dan dilakukan secara teratur.  
Tokoh agama lokal sangat membantu menumbuhkan iman, kebiasaan kerja, dan 
harmoni sosial warga.  Sebagian masyarakat mempertahankan tradisi tenun 
sebagai warisan budaya yang telah berlangsung lintas generasi selain bertani.  
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai aktivitas ekonomi tambahan, tetapi juga 
berfungsi sebagai cara untuk mengungkapkan nilai-nilai sosial dan religius, seperti 
keindahan (ihsan), tanggung jawab (amanah), dan kerja keras (ikhtiar). 

Struktur administrasi pemerintahan desa berjalan dengan baik dan 
menunjukkan komitmen terhadap pembangunan. Pemerintah desa terus 
berusaha meningkatkan kualitas hidup warganya melalui pembangunan 
infrastruktur dan penguatan potensi lokal, terutama dalam industri pertanian dan 
rumahan.  Desa Pelangwot menunjukkan kemajuan besar dari desa tertinggal 
menuju desa yang berdaya secara sosial, ekonomi, dan spiritual, meskipun masih 
menghadapi tantangan seperti kerusakan jalan dan ancaman banjir. 

 

b. Profil Pelaku Tradisi: Penenun, Keluarga, Tokoh Lokal, dan Pemuka 
Agama 

 Tradisi menenun di Desa Pelangwot dilakukan oleh masyarakat yang 
sebagian besar mengikuti ajaran lokal dan religius dalam kehidupan sehari-hari.  
Keahlian ini diwariskan dari orang tua atau leluhur kepada para penenun.  
Mayoritas penenun adalah perempuan, tetapi ada juga laki-laki yang membantu 
dengan pekerjaan teknis seperti memasang alat tenun, mewarnai benang, dan 
menyiapkan bahan.  Menenun biasanya dilakukan di teras atau digudang. Hal itu 
didapatkan dari Hasil observasi dan wawancara mendalam menunjukkan bahwa 
para penenun di Desa Pelangwot sebagian besar perempuan, yang mewarisi 
kemahiran menenun dari nenek moyang mereka.  Mereka menggunakan alat 
tenun bukan mesin (ATBM) untuk membuat sarung dan kain tradisional.   

Keluarga memainkan peran penting dalam mempertahankan tradisi ini.  
Menenun biasanya dilakukan oleh keluarga besar, dengan ibu dan anak perempuan 
bekerja sama, dan ayah menyediakan bahan atau memasarkan hasil tenunan ke 
pasar lokal di Lamongan dan Tuban.  Oleh karena itu, menenun bukan hanya 
aktivitas ekonomi; itu juga mengajarkan nilai-nilai seperti ketekunan, kesabaran, 
tanggung jawab, dan gotong royong dalam keluarga. Menurut data lapangan 
Beberapa penenun yang terlibat dalam penelitian ini adalah termasuk Alfiah (17 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1271 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

tahun), Sulaikah (39 tahun), Eni Zadah (40 tahun), Ernawati (37 tahun), Nur Jannah 
(25 tahun), Ruka (50 tahun), Minuk (20 tahun), Khotim (49 tahun), Isa (37 tahun), 
dan Musaeni (55 tahun). Para penenun ini berasal dari berbagai usia, menunjukkan 
bahwa pekerjaan menenun terus dilakukan dari generasi ke generasi. 

Selain penenun, orang-orang lokal seperti kepala dusun dan perangkat 
desa juga membantu bisnis warga melalui pelatihan, bantuan alat, dan penguatan 
jaringan pemasaran.  Pemuka agama juga bertanggung jawab untuk memberikan 
bimbingan spiritual dan moral dengan menanamkan nilai-nilai seperti ihsan, 
amanah, dan ikhlas dalam pekerjaan.  Masyarakat Pelangwot melihat bekerja, 
termasuk menenun, sebagai cara untuk beribadah dan berterima kasih kepada 
Allah atas rezekinya. 

Dengan demikian, komunitas penenun di Pelangwot tidak dapat 
dipisahkan dari struktur sosial yang mengelilingi mereka.  Tradisi ini muncul dan 
berkembang dalam lingkungan yang menggabungkan pekerjaan keluarga, 
pengaruh tokoh lokal, dan pendidikan agama.  Pola ini menunjukkan bagaimana 
budaya dan spiritualitas Islam dapat diintegrasikan dalam kehidupan sehari-hari 
masyarakat. 

 

c. Pola Relasi Sosial antara Penenun, Tokoh Agama, dan Masyarakat 
Sekitar 

Di Desa Pelangwot, hubungan sosial yang komplementer dan harmonis 
menunjukkan hubungan yang kuat antara pelaku tradisi, tokoh agama, dan 
masyarakat umum.  Para penenun adalah bagian penting dari sistem sosial desa 
dan bukan kelompok ekonomi terpisah.  Nilai-nilai seperti saling tolong-
menolong, keterbukaan, dan penghargaan terhadap perbedaan peran hidup 
secara alami dalam aktivitas menenun.  Dalam hubungan sehari-hari antara 
penenun dan tokoh agama menghormati satu sama lain, sementara para penenun 
membantu dalam kegiatan sosial dan keagamaan seperti pengajian, arisan 
keagamaan, dan kerja bakti di masjid, tokoh agama memberikan nasihat dan 
bimbingan spiritual, hal ini menunjukkan prinsip tasamuh (toleransi) dan ukhuwah.  
Ketika para penenun menghadapi masalah hidup, seperti konflik keluarga atau 
masalah keuangan, para pemuka agama biasanya bertindak sebagai konsultan 
moral mereka. 

Etos gotong royong juga membentuk relasi sosial antarpelaku.  Ketika 
salah satu warga mendapat pesanan besar untuk menenun, tetangga atau kerabat 
biasanya turut membantu tanpa pamrih.  Berbagi bahan, tenaga, atau alat dapat 
menjadi bentuk bantuan ini.  Menenun menjadi sarana ekonomi dan media 
perekat sosial yang memperkuat kohesi masyarakat desa, dan kegiatan seperti ini 
menumbuhkan solidaritas sosial yang kuat. 

Selain itu, keterlibatan masyarakat non-penenun juga terlihat dalam 
mendukung kegiatan tradisi, baik sebagai konsumen maupun pendukung moral.  
Misalnya, ibu-ibu rumah tangga yang tidak menenun tetap ikut serta dalam 
kegiatan sosial komunitas pengrajin, sementara beberapa tokoh masyarakat 
membantu memasarkan produk tenun ke luar daerah.  Hubungan ini 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1272 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menunjukkan bahwa kehidupan sosial di Pelangwot didasarkan pada prinsip 
kebersamaan, harmoni, dan saling ketergantungan. Ini sejalan dengan ajaran Islam 
tentang ukhuwah insaniyah, atau persaudaraan kemanusiaan. 

Secara keseluruhan, tradisi menenun bukan hanya aktivitas ekonomi, 
tetapi juga tempat pembentukan moral, memperkuat identitas budaya, dan 
menjaga keseimbangan sosial dalam kehidupan masyarakat Pelangwot. Pola relasi 
sosial di antara penenun, tokoh agama, dan masyarakat menunjukkan integrasi 
nilai lokal dan religius. 

2. Pola Tradisi Tenun Lamongan 

Tradisi menenun di Desa Pelangwot adalah bagian penting dari sistem nilai, 
simbol, dan makna yang ada dalam budaya masyarakat, juga merupakan pekerjaan 
ekonomi rumah tangga.  Hasil dari observasi partisipatif dan wawancara etnografis 
menunjukkan bahwa pola tradisi ini menunjukkan keseimbangan antara elemen 
keterampilan teknis, etika kerja, dan nilai spiritual yang berakar pada pandangan hidup 
Islami. 

a. Proses produksi: dari persiapan bahan, pewarnaan, hingga penenunan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses pembuatan kain tenun di 
Pelangwot melibatkan beberapa langkah yaitu persiapan bahan, pewarnaan, 
penataan benang, dan penenunan.  Dimulai dengan membeli benang rayon atau 
kapas dari pasar lokal Lamongan. Kemudian, benang diwarnai menggunakan 
pewarna tekstil sintetis dengan pencelupan dan penjemuran di bawah sinar 
matahari. 

Dalam wawancara dengan salah satu penenun, Sulaikah (39 tahun), ia 
menjelaskan bahwa proses pewarnaan dan pengeringan membutuhkan ketekunan 
agar warna tidak pudar dan benang tidak kusut.  Menurut ibu sulaikah,  

"menenun itu tidak hanya soal benang, tapi soal hati; kalau hati kita tenang, 
hasil tenunannya halus dan warnanya bagus dan benang juga tidak gampang ruwet."  

Mengikat pola, juga dikenal sebagai "ngiket", adalah tahap berikutnya, yang 
biasanya dilakukan oleh perempuan muda atau anak-anak remaja yang baru 
belajar.  Sebelum dipasang pada alat tenun, mereka mengikat benang dengan motif 
yang diinginkan.  Setelah itu, proses nyetok dilakukan dengan menggunakan alat 
tenun bukan mesin (ATBM).  Karena setiap kesalahan kecil dapat mengubah motif 
kain secara keseluruhan, aktivitas ini membutuhkan kesabaran dan konsentrasi 
yang tinggi. 

Clifford Geertz (1973) menggambarkan menenun sebagai "web of 
meaning", atau jaring makna simbolik yang menggambarkan cara masyarakat 
melihat ketekunan, keindahan, dan kerja.  Selain menghasilkan kain, aktivitas ini 
menghasilkan makna sosial dan spiritual melalui simbol dan ritme kerja yang 
teratur.28 

 

 

 
28 Lionel Obadia, CLIFFORD GEERTZ Interprétation et Culture, 2022. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1273 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

b. Sistem kerja (individual, keluarga, gotong royong). 

Penenun di Pelangwot bekerja dalam jejaring sosial dan keluarga, bukan 
secara pribadi di rumah.  Observasi menunjukkan bahwa sebagian besar penenun 
memulai pekerjaan mereka sejak pagi setelah salat Subuh dan bekerja hingga sore, 
dengan jeda untuk salat dan kegiatan rumah tangga. Menenun kadang-kadang 
dilakukan secara kolektif, terutama saat menerima pesanan besar atau ketika salah 
satu penenun tidak memiliki alat yang cukup.  Misalnya, saat Ibu Ruka, 50 tahun, 
diwawancarai, ia menyatakan “Tetangga biasanya akan membantu jika ada banyak 
pesanan.  Kita tidak memperhitungkan pembayaran; yang penting adalah saling 
membantu satu sama lain, dan jika ada ganti rugi besok, mereka juga membantu 
kita”  

 Etos gotong royong (ta‘awun) membangun hubungan sosial dalam sistem 
produksi lokal.  Pola kerja kolektif ini mencerminkan apa yang disebut sebagai 
domain sosial dalam analisis domain budaya oleh Spradley (1979), yaitu satuan 
makna yang mengatur hubungan antar orang dalam konteks budaya tertentu.  
Praktik kerja bersama tidak hanya menghasilkan keuntungan finansial, tetapi juga 
menumbuhkan solidaritas sosial dan spiritualitas kolektif, yang membentuk 
identitas moral komunitas.29 

c. Peran gender (perempuan dan laki-laki dalam tradisi tenun). 

Menurut pengamatan dan wawancara, perempuan memainkan peran 
penting dalam tradisi tenun Pelangwot, sementara laki-laki membantu dengan 
pekerjaan teknis.  Laki-laki membantu menyiapkan alat, memperbaiki bagian 
mesin, atau mengirimkan produk ke pasar, sedangkan perempuan bertanggung 
jawab atas proses inti, yaitu mengikat motif, menenun, dan menyelesaikan kain. 
perempuan menunjukkan peran mereka sebagai penjaga nilai budaya dan spiritual 
melalui peran mereka sebagai penenun utama.  Dalam wawancara dengan Ibu 
Ernawati (37 tahun), ia menyatakan bahwa menenun baginya bukan hanya 
pekerjaan rumah, itu adalah cara untuk menenangkan diri dan berdzikir.  Setiap kali 
benang berputar, hati juga tenang.  Menurutnya, "Rasanya seperti berbicara dengan 
Allah. Semoga hasilnya menjadi rezeki yang halal." 

Pengalaman perempuan penenun ini, menurut Seyyed Hossein Nasr 
(1981) dalam Knowledge and the Sacred, menunjukkan bagaimana ilmu praktis 
dan kesenian tradisional memiliki dimensi sakral.  Aktivitas menenun menjadi 
medium spiritual yang menggabungkan kerja tangan, pikiran, dan hati. Namun, 
peran laki-laki menekankan pentingnya pembagian kerja berdasarkan 
keharmonisan daripada dominasi.  Relasi gender adalah komponen keluarga dan 
kebersamaan, bukan subordinasi.30 

d. Pewarisan keterampilan antargenerasi. 

Teknik menenun diwariskan secara non-formal dan langsung antar 
generasi melalui praktik keluarga.  Hasil wawancara dengan Ibu Khotim (45 tahun) 
menunjukkan bahwa dia telah belajar menenun dari ibunya sejak usia sekolah 

 
29 Spradley. 
30 Heer and Nasr, XLIII. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1274 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dasar dan sekarang mengajarkan anak perempuannya teknik tersebut di sela 
waktu sekolah.  Dia menegaskan "Anak-anak saya saya ajarkan menenun secara 
bertahap, biar tahu kalau kerja itu harus sabar dan teliti. Kalau nanti tidak menenun 
pun, sifat itu tetap ada." 

Pemerolehan ini tidak hanya memberikan keterampilan teknis, tetapi juga 
nilai-nilai moral, seperti ketekunan, kesabaran, dan tanggung jawab, yang 
diperlukan untuk menyelesaikan setiap tahapan proses menenun.  Praktik 
pewarisan seperti ini dianggap dalam etnografi sosial Islam sebagai sarana 
pendidikan karakter berbasis budaya, di mana nilai-nilai Islam yang kontekstual 
ditanamkan di tempat kerja. Selain itu, di Pelangwot meningkatkan kesadaran para 
penenun tentang pentingnya membangun kemandirian ekonomi melalui 
komunitas dan BUMDes. Proses ini menunjukkan bahwa pewarisan tradisi 
sekarang bergerak dari tataran keluarga ke sistem sosial yang lebih luas dengan 
fokus pada pemberdayaan dan keberlanjutan budaya lokal. 

3. Nilai-nilai yang Terkandung dalam Tradisi Tenun 

Menenun di Desa Pelangwot tidak hanya dilakukan sebagai pekerjaan ekonomi 
rumah tangga tetapi juga sebagai tempat untuk mengajarkan nilai-nilai moral, sosial, dan 
rohani.  Hasil observasi dan wawancara mendalam dengan para penenun menunjukkan 
bahwa aktivitas menenun telah menjadi cara untuk internalisasi kebajikan sosial dan nilai-
nilai keislaman yang sudah ada secara alami dalam kehidupan masyarakat.  Tiga dimensi 
utama nilai adalah pengendalian diri, toleransi sosial, dan spiritualitas. 

a. Nilai pengendalian diri (disiplin, kesabaran, kerja tekun). 

Hasil wawancara dan observasi di lapangan menunjukkan bahwa menenun 
membutuhkan kesabaran dan disiplin yang sangat tinggi.  Para penenun biasanya 
bekerja dari pagi hingga sore dengan ritme yang teratur dan tidak terganggu. 
Peneliti melihat prosesnya dilakukan dengan tenang dan hati-hati, dan setiap 
gerakan tangan tampaknya merupakan latihan spiritual yang mengajarkan 
kesabaran. 

Seorang penenun berusia 25 tahun, Nur Jannah, mengatakan:  
“ Jangan terburu-buru; benang bisa putus dan hasilnya rusak.  Mungkin butuh 
satu hari untuk memperbaiki kesalahan kecil, tetapi itu mengajarkan kita 
untuk tidak mudah marah dan tetap teliti” 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa menenun adalah proses self-
control yang mengajarkan sabar, tekun, dan teliti.  Praktik menenun ini, menurut 
perspektif Geertz (1973), dapat dianggap sebagai bagian dari "deskripsi tebal" 
budaya di mana tindakan sehari-hari yang tampaknya sederhana memiliki makna 
simbolik yang mendalam, yang mencakup pembentukan habitus moral dan 
spiritual. Dari perspektif Islam, nilai kesabaran (ṣabr) dan ketekunan (mujāhadah) 
yang terkandung dalam aktivitas menenun dianggap sebagai bentuk ibadah non-
formal.31 Konsep Nasr (1993) menyatakan bahwa setiap tindakan manusia yang 

 
31 Geertz. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1275 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

dilakukan dengan niat baik merupakan ekspresi dari "ilmu sakral" yang 
menghubungkan manusia dengan Tuhannya.32 

b. Nilai toleransi sosial (kerjasama, saling menghargai perbedaan keyakinan 
dan peran sosial). 

Selain itu, tradisi menenun berfungsi sebagai ruang sosial di mana 
masyarakat belajar toleransi dan kebersamaan. Wawancara dengan Ibu Ruka (50 
tahun) menunjukkan bahwa menenun biasanya dilakukan bersama teman atau 
tetangga, terutama dalam kasus pesanan besar.  Dia menegaskan “Kami siap 
membantu jika ada masalah.  Tidak peduli dari mana dan siapa keluarganya, yang 
penting adalah saling membantu.  Karena setiap orang memiliki rezekinya sendiri” 

Dalam struktur sosial masyarakat, nilai ta‘āwun (saling menolong) dan 
tasāmuh yang kuat terlihat dalam pola interaksi seperti ini.  Meskipun ada 
perbedaan dalam latar pendidikan, tingkat ekonomi, dan peran sosial di antara 
semua orang beragama Islam, perbedaan ini tidak menyebabkan jarak sosial.  
Setiap penenun dianggap sebagai anggota keluarga besar komunitas, menurut 
observasi lapangan. 

Menurut Arkoun (1994), praktik sosial semacam ini menunjukkan 
epistemologi Islam yang terbuka, di mana nilai-nilai Islam tidak terbatas pada 
dogma, tetapi hadir dalam tindakan sosial yang mempertimbangkan pluralitas 
pengalaman manusia.  Dengan demikian, toleransi sosial dalam komunitas tenun 
ada dalam komunikasi sehari-hari dan kerja tim, bukan sebagai konsep abstrak. 
Masyarakat Pelangwot membangun solidaritas sosial berbasis spiritualitas melalui 
kerja sama. Kegiatan ekonomi juga membantu memperkuat jaringan sosial dan 
harmoni antarwarga.33 

c. Nilai spiritualitas (kesadaran religius, doa, niat, atau makna ibadah dalam 
bekerja). 

Dalam tradisi menenun Pelangwot, aspek religius adalah yang paling 
menonjol.  Peneliti menemukan bahwa beberapa penenun mengucapkan doa atau 
basmalah sebelum memulai menenun, dan beberapa bahkan mendengarkan ayat 
Al-Qur'an di radio saat menenun.  Kegiatan ini lebih dari sekedar kebiasaan; itu 
adalah manifestasi kesadaran bahwa kerja adalah ibadah (al-‘amal "ibādah).  Selama 
wawancara, Ibu Ernawati (37 tahun) menyatakan, “Menenun sama dengan 
berdzikir: benang demi benang harus dilakukan dengan sabar.  Jika hati kita bersih, 
hasilnya juga akan baik.  Saya selalu berharap kain ini mendapat rezeki halal.” 

Ungkapan ini menunjukkan bagaimana aktivitas keuangan dan spiritual 
secara alami menyatu.  Sebagai manifestasi dari sains sakral yang menempatkan 
manusia sebagai khalifah di bumi, Seyyed Hossein Nasr (1981) mendefinisikan 
"amal shalih" sebagai tindakan yang dilakukan dengan kesadaran dan keikhlasan.  
Dalam situasi ini, menenun adalah ritual spiritual yang menggambarkan prinsip 

 
32 Heer and Nasr, XLIII. 
33 Milda APRILIANA, ‘Analysis of Contemporary Islamic Thought (Critical Study of Mohammed Arkoun’s 
Thought)’, Integration: Journal Of Social Sciences And Culture, 2.3 (2024), 269–77 
<https://doi.org/10.38142/ijssc.v2i3.228>. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1276 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

amanah, ihsan, dan syukur. Spiritualitas sosial juga mencakup kegiatan kolektif 
seperti pengajian penenun dan doa bersama sebelum panen pesanan.  Ini 
menunjukkan bahwa masyarakat Pelangwot menggabungkan pekerjaan dan iman.  
Akibatnya, nilai spiritualitas dalam tradisi tenun tidak hanya memperkuat 
hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga membangun keseimbangan antara 
spiritualitas dan produktivitas. 

4. Bentuk Transformasi dan Tantangan di Era Digital 

Dengan masuknya teknologi dan media digital, tradisi menenun Desa Pelangwot 
mulai mengalami perubahan besar. Tradisi ini sebelumnya bergantung pada kerja manual 
dan sistem sosial tradisional.  Hasil dari observasi lapangan dan wawancara dengan 
penenun dan perangkat desa menunjukkan bahwa ada perubahan dalam proses produksi, 
distribusi hasil tenun, dan pemahaman masyarakat tentang tradisi itu sendiri.  Namun, 
transformasi ini menimbulkan tantangan baru untuk mempertahankan nilai-nilai lokal dan 
kepercayaan spiritual yang telah lama menjadi dasar tradisi menenun. 

a. Adaptasi terhadap teknologi (pemasaran online, pelatihan digital). 

Hasil wawancara dengan perangkat desa menunjukkan bahwa sejak tahun 
2022, beberapa warga dan penenun muda mulai diperkenalkan pada pelatihan 
pemasaran digital melalui program pendampingan masyarakat berbasis Asset-
Based Community Development (ABCD). Melalui program ini, para penenun 
didorong untuk mengenal media sosial (Facebook, Instagram, dan WhatsApp) 
sebagai sarana promosi produk tenun Pelangwot ke pasar yang lebih luas. 

 Seorang penenun muda, Ida (24 tahun), menjelaskan dalam wawancara: 

“Sekarang orang banyak lihat barang lewat HP. Kalau hanya dijual di pasar, 
pembelinya sedikit. Jadi kami mulai belajar foto hasil tenun dan kirim ke grup WA 
atau media sosial.” 

Aktivitas seperti ini menunjukkan bahwa masyarakat Dark mulai beralih 
dari ekonomi konvensional ke ekonomi digital.  Adaptasi ini sejalan dengan teori 
perubahan kebudayaan yang dikemukakan oleh Geertz (1973) yang menyatakan 
bahwa perubahan kebudayaan berakar pada web of meaning—jaring makna yang 
dapat berubah tanpa kehilangan nilai dasar.  Digitalisasi dalam konteks ini tidak 
hanya merupakan teknologi; itu juga merupakan cara baru untuk berkomunikasi 
budaya, di mana simbol dan makna tradisi dimasukkan ke dalam ruang digital. 
Namun, pengamatan peneliti menunjukkan penguasaan teknologi masih terbatas.  
Peran generasi muda sebagai penghubung antara tradisi dan modernitas sangat 
penting karena banyak penenun usia lanjut belum terbiasa menggunakan gawai.34 

b. Pergeseran makna dan fungsi tradisi. 

Makna tradisi menenun juga berubah karena transformasi digital.  Jika 
dahulu, menenun dianggap sebagai warisan sakral dan religius dari leluhur, kini 
bagi sebagian generasi muda, menenun hanya dianggap sebagai pekerjaan 
tambahan untuk mendapatkan uang.  Alfiah, 17 tahun, mengatakan saat 

 
34 Geertz. 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1277 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

diwawancarai, “Saya menenun jika ada waktu luang. Sekarang banyak teman yang 
kerja di luar kota, katanya lebih cepat dapat uang”  

Pernyataan ini menunjukkan bahwa generasi muda mulai beralih dari 
makna spiritual ke makna praktis.  Meningkatnya mobilitas sosial, akses internet, 
dan perubahan gaya hidup adalah faktor lain yang memengaruhi pergeseran ini. 

Namun, beberapa tokoh agama dan adat berusaha mempertahankan 
makna tradisi agar tetap hidup.  Ustadz Musaeni (55 tahun) menyatakan dalam 
wawancara: 

"Kita boleh pakai teknologi, tapi jangan hilangkan adab. Menenun itu bukan 
hanya cari uang, tapi latihan sabar dan dzikir dalam kerja." 

 Konsep Nasr (1993) menyatakan bahwa ilmu sakral—ilmu dan praktik 
yang tidak terpengaruh oleh kesadaran spiritual—sangat penting.  Akibatnya, 
makna spiritual tenun terus dipertahankan melalui pengajaran moral dan 
pembinaan keagamaan di tingkat keluarga dan komunitas, meskipun fungsi 
ekonominya berubah. 

c. Tantangan pelestarian nilai-nilai lokal di tengah modernisasi. 

Dengan masuknya modernisasi dan teknologi digital, ada banyak peluang, 
tetapi juga banyak tantangan untuk mempertahankan nilai-nilai lokal dan keyakinan 
Islam yang melekat dalam tradisi menenun.  Berdasarkan temuan observasi dan 
wawancara dengan kepala dusun, masalah yang muncul adalah sebagai berikut: 

1) Karena mereka lebih tertarik pada pekerjaan instan di luar desa, minat 
generasi muda untuk belajar menenun menurun. 

2) Karena beberapa penenun mulai bekerja secara individual dengan pesanan 
online daripada gotong royong, tergerusnya kebersamaan sosial. 

3) Interaksi sosial telah berubah, sebagian besar beralih ke media digital. 

Tetapi ada beberapa warga yang berusaha menyeimbangkan tradisi dan 
inovasi.  BUMDes Tenun Pelangwot direncanakan untuk meningkatkan ekonomi 
dan melestarikan nilai budaya lokal. Ini dimulai oleh pemerintah desa dan 
komunitas penenun. Menghasilkan lebih banyak uang bukanlah satu-satunya tujuan 
program; itu juga membantu menjaga moral kerja, spiritualitas, dan ikatan kolektif 
selama proses produksi. Kondisi ini, menurut Arkoun (1984), menunjukkan 
bagaimana nilai Islam diinterpretasikan kembali dalam konteks modern, di mana 
tradisi lokal dapat berinteraksi dengan perubahan sosial tetapi tetap 
mempertahankan makna utamanya.  Penjagaan nilai-nilai tradisi menenun di 
Pelangwot bukanlah konservasi masa lalu. Sebaliknya, itu membangun hubungan 
makna agar tetap relevan dengan masa kini. 

 

Pembahasan 

Hasil penelitian ini diintegrasikan antara teori dan ide Islam.  Fokus analisis adalah 
untuk menunjukkan bahwa tradisi tenun masyarakat Pelangwot adalah sarana untuk 
moral sosial, etika kerja, dan spiritualitas Islam lokal.  Praktik budaya ini dilihat sebagai 
representasi dari hubungan harmonis antara manusia, kerja, dan Tuhan dalam kehidupan 
sehari-hari melalui pendekatan etnografi sosial Islami. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1278 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

1. Tradisi Tenun sebagai Representasi Etika Kerja Islami 

a. Analisis Nilai Ikhtiar, Amanah, dan Ihsan dalam Perilaku Penenun 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa setiap Proses menenun di 
Pelangwot memiliki nilai moral dan spiritual yang mendalam. Menenun bukan 
hanya tindakan ekonomi tetapi juga ekspresi dari nilai-nilai Islam seperti ikhtiar 
(usaha sungguh-sungguh), amanah (tanggung jawab moral dan profesional), dan 
ihsan (pengabdian dengan kualitas terbaik). Dengan penuh kesabaran, para 
penenun mengolah benang menjadi kain, menunjukkan nilai kerja keras.  Ini 
sejalan dengan apa yang dikatakan Allah SWT dalam Surat An-Najm [53]: 39:  

ن سَانِْ لَّي سَْ وَانَْ  ِ سَعٰىْ  مَا الَِّّْ لِلْ   
Artinya “Dan bahwa manusia hanya memperoleh apa yang telah 

diusahakannya.”  

Dalam Tafsīr al-Qur'ān al-‘Aẓīm, Ibn Kathīr (2000)35 menyatakan bahwa 
manusia tidak akan mendapatkan ganjaran atau hasil kecuali karena usaha dan 
tindakan mereka sendiri.  Penafsiran ini menunjukkan bahwa ada hubungan 
antara kerja keras, tugas yang diberikan kepada individu, dan pahala spiritual 
yang dijanjikan Allah.  Dalam situasi ini, kerja bukan sekadar sarana material; itu 
adalah bentuk ketaatan dan kesungguhan yang berfokus pada keberkahan. 
Dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Al-Qurṭubī36menafsirkan ayat tersebut 
sebagai pesan agar orang menghindari sikap pasif dan malas karena setiap hasil 
bergantung pada kesungguhan dalam beramal.  Maka, dalam konteks pekerjaan 
tradisional seperti menenun, bentuk nyata dari nilai ikhtiar dipahami oleh para 
mufassir klasik sebagai usaha yang konsisten, sabar, dan penuh keikhlasan. 

Kejujuran penenun dalam menjaga kualitas kain dan kepercayaan 
pelanggan menunjukkan nilai amanah. Amanah juga berarti tanggung jawab 
terhadap alat, bahan, dan waktu kerja.  Dalam kasus menenun, pekerjaan itu 
bukan sekadar mencari uang tetapi juga cara untuk mendekatkan diri kepada 
Allah, atau taqarrub ilallah. Rasulullah SAW telah berkata :  

لَه ْ أمََانَةَْ لَّْ لِمَنْ  إيِمَانَْ لَّْ  

“Tidak sempurna iman seseorang hingga ia amanah dalam setiap 
urusannya.” (HR. Ahmad, no. 12565).37 

Hadis ini menunjukkan bahwa sikap amanah diperlukan untuk keimanan 
yang sempurna.  Salah satu cabang utama iman, menurut al-Ghazālī dalam Iḥyā' 
"Ulūm al-Dīn," adalah amanah, yang menunjukkan tanggung jawab seseorang 
terhadap Allah, masyarakat, dan dirinya sendiri. 

 
35 ʿUmar ibn Kathīr, Tafsīr Al‑Qurʾān Al‑ʿAẓīm (Beirut: Dār al‑Fīkr al‑Arabī, Beirut, 1970). 
36 Imam Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Anṣārī Al-Qurṭubī, ‘Al-Jāmi‘ Li Aḥkām Al-Qurʾān Wa 
Al-Mubayyin Limā Taḍammanahu Min as-Sunnah Wa Āy Al-Furqān’ (Dar al‑Kutub al‑’Ilmīyah (Beirut), 
2020), p. 12. 
37 Aḥmad ibn Ḥanbal, ‘Al-Musnad’ (Beirut: Mu’assasat al-Risālah.), p. (Vol. 3, 135, No. 12565). 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1279 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Namun, ihsan juga penting karena menjadi dasar dari etika kerja Islam, 
yang berarti melakukan pekerjaan dengan niat ibadah dan menghasilkan karya 
terbaik.  Rasulullah SAW mengatakan: 

سَانَْ كَتبََْ اللَْ إِنَّْ ءْ  ك ل ِْ عَلَى الِإح  شَي   

 “Sesungguhnya Allah telah menetapkan ihsan atas segala sesuatu,” kata 
HR. Muslim, no. 1955. 

 

 Konsep ihsan adalah kesadaran bahwa setiap tindakan harus dilakukan 
seolah-olah seseorang melihat Allah, sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril.  
Menurut buku Knowledge and the Sacred karya Seyyed Hossein Nasr (1981), 
ihsan menunjukkan dimensi keindahan (al-jamāl) dan kesadaran spiritual 
(ma‘rifah) dalam tindakan manusia.  Menenun adalah tindakan yang lebih dari 
sekadar keterampilan teknis; itu adalah ekspresi keindahan spiritual yang 
dikombinasikan dengan keyakinan dan komitmen terhadap Sang Pencipta. Oleh 
karena itu, tindakan penenun di Pelangwot menunjukkan bahwa etika kerja 
Islam memiliki dimensi spiritual, moral, dan estetik yang harmonis.  Fondasi etik 
ikhtiar, amanah, dan ihsan mendorong mereka untuk menggabungkan seni, 
kerja, dan iman dalam satu kesatuan yang utuh. 

b. Penafsiran Nilai Pengendalian Diri Berdasarkan Ajaran Islam 

Menenun dalam masyarakat Pelangwot adalah latihan spiritual yang 
menuntut mujāhadah al-nafs—pengendalian diri fisik dan emosional.  Untuk 
menghasilkan karya terbaik, para penenun harus menahan lelah, tetap teliti, dan 
menunda kepuasan.  Salah satu firman Allah SWT adalah: 

نَْ  ي حِبْ  وَاٰللّ ْ النَّاسِ ْ عَنِْ وَال عَافيِ نَْ ال غيَ ظَْ وَال كٰظِمِي نَْ سِنِي  ح  ال م  .... 

“.... Dan orang-orang yang menahan amarahnya dan memaafkan orang lain; 
Allah mencintai orang-orang yang berbuat kebajikan.” (QS. Ali ‘Imran [3]: 134). 

 Ayat ini menggambarkan tingkat akhlak spiritual tertinggi seorang mukmin, 
menurut Al-Qurṭubī (1994). Frasa " ال غيَ ظَْ وَال كَاظِمِينَْ " berarti orang yang menahan 
luapan amarahnya walaupun mampu membalas, sedangkan " النَّاسِْ عَنِْ وَال عَافيِنَْ " 
menunjukkan tingkatan lanjutan dari kesabaran, yaitu memaafkan dengan 
lapang hati. "Menahan amarah adalah akhlak orang yang berilmu dan berakal, 
sedangkan memaafkan adalah akhlak orang saleh yang telah menundukkan 
hawa nafsunya.38 Sedangkan Sebagaimana dijelaskan oleh Ibn Kathīr (2000), 
ayat ini dimaksudkan untuk memuji orang-orang yang mampu menahan amarah 
ketika mereka dizalimi atau diperlakukan dengan cara yang tidak adil serta 
memutuskan untuk memaafkan karena mengharapkan ridha Allah.39 

Dalam konteks etnografi sosial, kesabaran dan ketekunan para penenun 
menjadi ekspresi nyata dari tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Menurut Clifford 
Geertz (1973), menenun adalah tindakan simbolik yang mengandung makna 
sosial dan religius yang dihayati oleh komunitas.  Aktivitas ini menunjukkan 

 
38 Al-Qurṭubī. 206-207 
39 Kathīr. H.82 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1280 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

bagaimana masyarakat mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kebiasaan 
kerja mereka, mengubah pekerjaan menjadi ibadah dan pekerjaan menjadi 
ibadah. 

Menurut Mohammed Arkoun (1994), praktik pengendalian diri 
menunjukkan jenis epistemologi Islam yang terbuka, di mana ajaran agama 
dihidupkan melalui tindakan sosial yang reflektif dan plural dan bukannya secara 
dogmatik (Utomo, Marhumah, & Karwadi, 2023).  Dalam konteks ini, 
masyarakat Pelangwot menunjukkan jenis Islam praktis, yaitu Islam yang 
didasarkan pada pekerjaan, kebersamaan, dan solidaritas sosial.  Jadi, dalam 
tradisi tenun, mujāhadah al-nafs berfungsi sebagai fondasi spiritual yang 
menggabungkan moralitas Islam dan etika kerja dalam kehidupan ekonomi 
masyarakat.40 

 

2. Nilai Toleransi dalam Konteks Sosial Budaya Islami 

a. Toleransi Sosial dalam Kehidupan Komunitas Tenun 

Penelitian menunjukkan bahwa komunitas penenun Pelangwot sangat 
toleran dan kohesif.  Tasāmuh (toleransi) dan ukhuwah (persaudaraan) 
diwujudkan dalam aktivitas gotong royong, seperti meminjam alat tenun tanpa 
pamrih, berbagi bahan benang, atau membantu satu sama lain saat ada pesanan 
besar.  Nilai-nilai ini adalah manifestasi nyata dari etika Islam yang ada di 
masyarakat, bukan sekadar taktik sosial. 

 Nilai-nilai ini dalam Islam sejalan dengan firman Allah SWT.: 

ا ا وَلَّْ وَالتَّق وٰىْ  ال بِر ِْ عَلَى وَتعََاوَن و  ث مِْ عَلَى تعََاوَن و  ِ وَانِْ الّ  وَاتَّق وا وَال ع د  اِنَّْ اٰللَّْ ۖ  شَدِي دْ  اٰللَّْ ۖ   
 ال عِقَابِْ

“Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa, dan jangan 
tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.” (QS. Al-Māidah [5]: 2). 

 Ayat ini menjadi landasan moral sosial, menurut Al-Qurṭubī (1994), yang 
memerintahkan setiap Muslim untuk membantu dalam kebaikan (al-birr) dan 
ketaatan kepada Allah (al-taqwā), sementara melarang kerja sama dalam dosa 
(ithm) dan permusuhan (udwān).  Ia menjelaskan bahwa ta‘āwun mencakup 
dukungan moral, spiritual, dan sosial yang memperkuat hubungan antar individu 
di masyarakat, selain bantuan fisik.41 Menurut Ibn Kathir (2000), ayat ini 
menekankan ide tentang solidaritas sosial Islam: umat diminta untuk membantu 
satu sama lain dalam hal-hal baik yang mendekatkan diri kepada Allah, 
sementara mereka dilarang membantu dalam hal-hal yang merusak 
masyarakat.  Ia juga mengatakan bahwa al-taqwā adalah menjauhi perbuatan 
jahat, dan al-birr mencakup seluruh amal saleh.42 

Nilai tolong-menolong (ta‘āwun) inilah yang mengikat masyarakat 
Pelangwot dalam relasi sosial egaliter. Mereka memandang kerja kolektif bukan 

 
40 K Utomo, S. T., Marhumah, M., & Karwadi, ‘Magnum Opus of Mohammed Arkoun: Cultural Resilience 
Amidst Pluralism. Jurnal Ihya Al-Arabiyah’, 5(2). 
41 Al-Qurṭubī. 46-47 
42 Kathīr. 25 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1281 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

hanya demi efisiensi, tetapi juga sebagai bentuk ibadah sosial. Nilai ta‘āwun yang 
ditunjukkan oleh komunitas tenun Pelangwot adalah contoh internalisasi ajaran 
Qur'ani dalam kehidupan ekonomi dan sosial dalam kerangka etnografi sosial.  
Mereka bekerja secara kolektif bukan hanya untuk meningkatkan efisiensi 
produksi, tetapi juga sebagai bentuk spiritualitas sosial, di mana kolaborasi 
dianggap sebagai amal shalih dan ibadah. 

Oleh karena itu, praktik menenun berfungsi sebagai tempat penerapan 
nilai-nilai tasāmuh, ukhuwah, dan ta‘āwun, sebagaimana disebutkan dalam Al-
Mā'idah [5]:  Nilai ini menunjukkan bahwa toleransi sosial Islam diwujudkan 
melalui tindakan yang meningkatkan solidaritas dan keseimbangan sosial. 

 

b. Hubungan antara Tasamuh dan Praktik Kerja Bersama 

Dalam Islam, konsep tasāmuh, atau toleransi, berarti menerima perbedaan 
antara agama dan orang lain, serta toleransi sosial yang mengakui perbedaan 
status, peran, dan kemampuan setiap orang dalam kehidupan sosial.  Nilai-nilai 
ini tercermin dalam komunitas penenun Pelangwot, di mana perempuan, laki-
laki, dan tokoh agama bekerja sama secara egaliter tanpa diskriminasi peran.  
Pola ini menunjukkan jenis ukhuwah insāniyyah, atau persaudaraan 
kemanusiaan, yang berbasis pada keadilan dan rasa hormat satu sama lain. 

Allah SWT dalam Al-Qur'an berfirman tentang prinsip tasāmuh ini memiliki 
dasar yang kuat dal QS. Al-Hujurat: 13 

نْ  خَلقَ نٰك مْ  اِنَّا النَّاسْ  يٰٰٓايَ هَا ا ن ثٰى ذكََرْ  م ِ نٰك مْ  وَّ بًا وَجَعَل  قَبَاۤىِٕلَْ ش ع و  ا وَّ رَمَك مْ  اِنَّْ ۖ ْ لِتعََارَف و  اٰللِّْ عِن دَْ اكَ   

اِنَّْ اتَ قٰىك مْ  خَبيِ رْ  عَلِي مْ  اٰللَّْ ۖ   

“ Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 
perempuan dan membuat kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar 
kamu saling mengenal” 

 Menurut ayat ini, perbedaan sosial adalah hasil dari kehendak Ilahi untuk 
membangun saling pengertian (ta'āruf), bukannya hierarki atau ketidaksamaan.  
Oleh karena itu, kerja sama yang dilakukan oleh masyarakat Pelangwot 
menunjukkan prinsip Qur'ani ini—di mana keragaman peran sosial 
memperkuat solidaritas dan keseimbangan sosial.  

 Ayat ini, menurut Al-Qurṭubī (1994), menunjukkan kesetaraan spiritual 
dan sosial setiap orang karena ketakwaan adalah ukuran kemuliaan, bukan 
status sosial atau keturunan. Sementara itu, Ibn Kathīr (2000) menyatakan 
bahwa ayat ini menolak semua jenis diskriminasi sosial, menekankan bahwa 
takwa adalah satu-satunya cara kemuliaan di sisi Allah, bukan status sosial atau 
jenis kelamin. 

 Menurut Mohammed Arkoun (1994), epistemologi Islam yang terbuka 
(open Islamic epistemology) mencerminkan praktik sosial yang mengandung 
nilai tasāmuh dan ta‘āwun.  Dalam perspektif ini, Islam dilihat sebagai ruang 
pengetahuan yang dinamis yang menghargai peran manusia dan pluralitas 
budaya, dan bukannya sistem dogmatis. Arkoun menegaskan bahwa toleransi 
dalam Islam berasal dari rasionalitas etis, yaitu kemampuan manusia untuk 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1282 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menafsirkan wahyu dengan mempertimbangkan masyarakat mereka.  Jadi, 
kerja bersama di Pelangwot adalah praktik epistemologi Islam di mana nilai-nilai 
spiritual diterjemahkan dalam harmoni sosial dan kerja sama yang 
menghormati. 

Dari perspektif etnografi, praktik kerja kolektif menunjukkan bahwa 
tasāmuh bukan sekadar konsep moral; itu adalah spiritualitas sosial yang hidup 
yang memadukan iman, kerja, dan kebersamaan dalam aktivitas sehari-hari. 
Oleh karena itu, kerja sama komunitas Pelangwot dapat dianggap sebagai 
penerapan nilai tasāmuh sosial.  Perbedaan dalam kemampuan, status sosial, 
atau jenis kelamin tidak menimbulkan ketimpangan; sebaliknya, mereka 
meningkatkan rasa memiliki dan solidaritas.  Dalam ajaran Islam, ideal sosial 
mujtama‘ muta‘āwin—masyarakat yang saling membantu—merefleksikan nilai 
ini. 

 

3. Etnografi Tenun sebagai Cermin Kehidupan Sosial Islami Lokal 

a. Tradisi Tenun sebagai Mekanisme Sosial untuk Menjaga Harmoni dan 
Kohesi 

Menenun di Pelangwot adalah praktik sosial dan moral yang membantu 
masyarakat tetap rukun dan bersatu.  Proses menenun bersama, mulai dari 
menyiapkan bahan, menggulung benang, hingga membuat kain, menanamkan 
rasa memiliki, tanggung jawab, dan kolaborasi spiritual di antara para penenun. 
Setiap benang yang saling terkait berfungsi sebagai metafora hubungan sosial, 
yaitu hubungan yang membentuk jaringan kehidupan komunal. Clifford Geertz 
(1973) melihat praktik tradisional sebagai "bahasa simbolik" (symbolic language) 
yang menyampaikan makna budaya dan struktur nilai masyarakat. Geertz 
menafsirkan menenun sebagai jaring makna (web of meaning) yang 
membentuk dan memelihara tatanan sosial. 

Pada surat Al-Mā'idah [5]: 2 yang artinya “Dan tolonglah kamu dalam 
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan kebencian. 

Al-Qurṭubī (1994) menyatakan bahwa kohesi sosial adalah dasar untuk 
membangun masyarakat yang adil dan beradab.  Ta'āwun mencakup bantuan 
fisik serta keterlibatan moral dan spiritual dalam menjaga keseimbangan sosial. 
Namun, Ibn Kathir (2000) menafsirkan ayat ini sebagai dasar etika sosial Islam 
dan menekankan betapa pentingnya kerja kolektif sebagai cara untuk mencapai 
takwa dan kesejahteraan bersama.  Ia menyatakan bahwa "al-birr mencakup 
seluruh amal kebajikan, sedangkan al-taqwā adalah penjaga moral dalam 
tindakan sosial." 

Oleh karena itu, menenun di Pelangwot dapat dianggap sebagai 
mekanisme sosial yang berbasis spiritualitas yang menyatukan individu dalam 
jaringan kerja yang signifikan.  Konsep tawḥīd—kesatuan dalam keberagaman 
peran dan fungsi—diwakili oleh simbolisme benang yang terjalin. Sebagaimana 
prinsip ta‘āwun fī al-birr wa al-taqwā, masyarakat menegakkan harmoni sosial 
melalui kerja sama yang dilakukan dengan amanah dan kesabaran.  Tradisi ini 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1283 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur'ani diterapkan dalam budaya, 
menjadikan menenun sebagai ibadah sosial yang menciptakan keharmonisan 
dan kedamaian di masyarakat. 

 

b. Peran Tokoh Agama dan Adat dalam Menjaga Nilai Islam Kontekstual 

Tokoh agama dan adat memainkan peran penting dalam menjaga bahwa 
pekerjaan komunitas tenun tetap bernilai religius.  Mereka menjadi pengarah 
moral yang menanamkan nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, dan amanah pada 
setiap tindakan mereka di tempat kerja.  Nilai-nilai ini bukan hanya pelajaran 
moral, tetapi juga dasar spiritual yang membantu mengimbangi aspek duniawi 
dan ukhrawi. 

Seyyed Hossein Nasr (1981) berpendapat bahwa pekerjaan yang bernilai 
ibadah adalah jika dilakukan dengan kesadaran spiritual penuh, menjadikan 
setiap tindakan sebagai refleksi dari ketundukan kepada Tuhan. Nasr 
menekankan bahwa penting untuk menjaga kesucian ilmu dan pekerjaan agar 
manusia tidak terjebak dalam materialisme modern yang memisahkan 
pengetahuan dari nilai-nilai ketuhanan.  

Prinsip ini jelas terlihat dalam kehidupan masyarakat Pelangwot, di mana 
tokoh agama menjaga keseimbangan spiritual pekerjaan dan mengajarkan 
bahwa menenun adalah bentuk amal shalih—tindakan ibadah yang dilakukan 
dengan niat dan keikhlasan (niyyah dan ikhlāṣ).  Mereka belajar bahwa 
pekerjaan yang dilakukan dengan hati yang bersih dan dengan tujuan yang luhur 
akan memiliki nilai yang sama dengan ibadah ritual, seperti yang dinyatakan 
dalam hadis Nabi وسلم عليه الل صلى : 

َْ إِنَّْ ي ت قِنَه  أنَْ  عَمَلًْْ أحََد ك مْ  عَمِلَْ إِذَا ي حِبْ  اللَّّ  

“Sesungguhnya Allah mencintai orang yang menyempurnakan 
pekerjaannya (itqān)”43 

Hadis ini menyatakan bahwa salah satu manifestasi iman dan ibadah adalah 
pekerjaan yang dilakukan dengan ketulusan dan kesungguhan.  Tokoh agama 
dan adat memastikan bahwa nilai spiritual ini terkait dengan kebiasaan ekonomi 
dan budaya lokal. Ini adalah karakteristik Islam kultural, yang didefinisikan 
Arkoun sebagai "Islam historis yang terus menafsirkan wahyu dalam ruang 
kehidupan manusia" (Arkoun, Rethinking Islam, 1994). 

 Oleh karena itu, komunitas tenun Pelangwot menunjukkan jenis Islam 
yang transformatif dan kultural di mana ajaran agama tidak hanya diingat tetapi 
juga dihidupkan melalui tindakan sosial yang penting.  Menenun menjadi ruang 
pertemuan antara agama dan kebudayaan, spiritualitas dan produktivitas, dan 
iman dan kerja. 

 

4. Integrasi Nilai Lokal dan Islam Menuju Harmoni Global 

 
43 A dan moderasi beragama. Al-Bayhaqī, ‘Syu‘ab Al-Īmān’ (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), p. Vol. 
4, 334, No. 5313. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1284 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

a. Sintesis antara Kearifan Lokal dan Etika Islam 

Dalam tradisi tenun, nilai-nilai seperti ketekunan, kebersamaan, 
keikhlasan, dan kesucian kerja mewujudkan integrasi harmonis antara kearifan 
lokal dan etika Islam. Tradisi ini menunjukkan bahwa ajaran Islam tidak terpisah 
dari budaya, tetapi hidup di dalamnya dan membentuk sistem moral yang unik.  
Dalam kasus ini, menenun berfungsi sebagai sarana pendidikan sosial dan 
spiritual yang menunjukkan nilai-nilai Islam melalui tindakan sehari-hari. prinsip 
akhlāq al-karīmah—moral luhur—menekankan kejujuran, kesabaran, dan 
tanggung jawab. 

Prinsip ini sejalan dengan sabda Nabi وسلم عليه الل صلى : 

 “Sesungguhnya Allah mencintai orang yang melakukan sesuatu dengan 
sempurna (itqān). 

 Hadis ini menunjukkan bahwa pekerjaan yang dilakukan dengan penuh 
kesungguhan (itqān) adalah jenis ibadah yang dicintai Allah. Dalam tradisi tenun, 
nilai ini ditunjukkan oleh ketelitian, keindahan, dan pengendalian diri penenun 
saat mereka mengerjakan pekerjaan mereka. Semua sifat ini merupakan amal 
shalih. 

Seyyed Hossein Nasr (1981) menyatakan bahwa Islam melihat kerja 
sebagai ekspresi spiritualitas manusia yang sadar akan amanah Tuhan, bukan 
hanya sebagai aktivitas ekonomi.  Dia percaya bahwa setiap tindakan manusia 
memiliki potensi sakral jika dilakukan dengan kesadaran dan niat yang benar.  
Pandangan bahwa kerja adalah jalan penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) ditemukan 
dalam praktik kerja kolektif di Pelangwot, yang didasarkan pada prinsip ikhlas 
dan amanah. Dalam The Interpretation of Cultures, Clifford Geertz (1973) 
mengatakan bahwa praktik budaya seperti menenun membentuk sistem simbol 
sosial melalui "jaring makna", atau web makna.  Simbolisme ini dalam konteks 
Islam kultural menunjukkan bagaimana masyarakat menafsirkan nilai religius 
melalui kebiasaan lokal. Ahmed Arkoun (1994) menyatakan bahwa Islam 
memiliki epistemologi yang terbuka karena menghargai pluralitas budaya serta 
interpretasi manusia terhadap wahyu.  Ketika nilai-nilai Islam memengaruhi 
tradisi lokal, mereka dipandang sebagai ekspresi iman yang kontekstual dan 
logis daripada sebaga Islam kultural—yang hidup dalam tindakan sosial, moral, 
dan ekonomi—ditunjukkan oleh sintesis antara kearifan lokal dan etika Islam 
pada masyarakat tenun Pelangwot.  Dalam proses menenun, nilai gotong 
royong, disiplin, dan ketelitian mencerminkan itqān al-‘amal (kesempurnaan 
kerja), sementara kerja sama tim mereka mencerminkan ta‘āwun fī al-birr wa 
al-taqwā (kerja sama dalam kebaikan dan takwa; QS. Al-Mā’idah [5]: 2, Jadi, 
tradisi menenun menjadi contoh moderasi agama dan pendidikan karakter yang 
menyeimbangkan produktivitas dan spiritualitas.  Ia menekankan bahwa budaya 
dan agama dapat bekerja sama untuk membentuk masyarakat yang produktif, 
berakhlak, dan berkeadaban, tidak penyimpangan. 

b. Relevansi Nilai Tenun terhadap Islam Rahmatan lil ‘Alamin dan 
Pembangunan Global 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1285 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

 Tradisi menenun dalam masyarakat Pelangwot mewakili aktivitas ekonomi 
dan estetika serta etika spiritual Islam yang menyeimbangkan produktivitas dan 
kesadaran sosial.  Ṣabr (kesabaran), amānah (tanggung jawab), dan itqān al-
‘amal (kesempurnaan kerja) diajarkan dalam setiap tahap proses menenun, dari 
menyiapkan benang hingga merangkai motif. 

Menurut firman Allah SWT, konsep raḥmatan lil 'ālamīn sesuai dengan nilai-
nilai Islam dalam QS. QS. Al-Anbiyā’ [21]: 107 

سَل نَاكَْ وَمَا مَةًْ إلَِّّْ أرَ  ل ِل عَالمَِينَْ رَح   

 "Dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) melainkan untuk menjadi 
rahmat bagi semua makhluk.". 

Menurut Al-Qurṭubī (1994), kata raḥmah dalam ayat ini mencakup segala 
bentuk kebaikan universal, termasuk keadilan sosial, kasih sayang antarumat, 
dan pengelolaan bumi yang bijaksana.  Ia menyatakan bahwa risalah Nabi ْصلى 

وسلم عليه الل  ditujukan untuk semua makhluk, termasuk manusia, hewan, dan 
alam semesta.  Namun, raḥmatan lil ‘ālamīn berarti pesan Islam bersifat luas 
dan universal, membantu semua orang melalui keadilan, kedamaian, dan 
kesejahteraan sosial (Ibn Kaṯīr, 2000). 

Dalam konteks ini, tradisi tenun Lamongan berfungsi sebagai manifestasi 
sosial dan ekonomi dari rahmatan lil'alamin Islam.  Aktivitas menenun 
menunjukkan keseimbangan antara kerja keras (juhd), spiritualitas (tazkiyah al-
nafs), dan tanggung jawab sosial. Keseimbangan ini menunjukkan bagaimana 
ajaran Islam diimplementasikan dalam budaya—sebuah bentuk Islam kultural 
yang membawa rahmat dalam kehidupan sehari-hari.  Tenun bukan sekadar 
membuat kain; itu adalah bentuk pengabdian kepada Tuhan dan pelayanan 
kepada orang lain, yang sejalan dengan visi Qur'ani tentang manfaat universal. 

Relevansi di seluruh dunia dan Pembangunan Berkelanjutan Prinsip 
keberlanjutan, kolaborasi, dan kesadaran spiritual adalah prinsip yang relevan 
dengan paradigma pembangunan berkelanjutan. Beberapa nilai Islam dalam 
tradisi tenun sejalan dengan pilar SDGs, seperti:44 

1) Tujuan 8: Pekerjaan yang layak dan pertumbuhan ekonomi—kerja 
tenun dilakukan dengan etos itqān dan keadilan. 

2) Tujuan 12 adalah konsumsi dan produksi berkelanjutan, yang 
berarti penggunaan bahan lokal secara bijaksana tanpa mengeksploitasi alam. 

3) Tujuan 16: Gotong royong memperkuat kohesi sosial melalui 
perdamaian, keadilan, dan kelembagaan yang kuat. 

 Sebagaimana dijelaskan dalam Religion and the Order of Nature oleh 
Seyyed Hossein Nasr (1996), manusia hanya dapat mencapai pembangunan 
berkelanjutan jika mereka mengembalikan aspek spiritualnya terhadap alam 
dan pekerjaan mereka.  Menurutnya, ekologi spiritual Islam menekankan 
pentingnya tanggung jawab moral terhadap Bumi, yang diberikan oleh Tuhan. 

 
44 United Nations, ‘Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development’, New York: 
United Nations, 2015. 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1286 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Tradisi tenun Lamongan menjadi mikro-dunia Islam rahmatan lil'alamin 
yang menggabungkan spiritualitas, produktivitas, dan harmoni lingkungan.  Ia 
menunjukkan bahwa kearifan lokal yang diilhami oleh agama Islam dapat 
berfungsi sebagai contoh pembangunan berkelanjutan yang didasarkan pada 
nilai-nilai rahmah dan keadilan sosial. 

 

KESIMPULAN   

Penelitian etnografi sosial Islami terhadap tradisi tenun di Desa Pelangwot, 
Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan, menunjukkan bahwa aktivitas menenun bukan 
hanya praktik ekonomi, tetapi juga ekspresi nilai-nilai Islam dalam kehidupan sosial-budaya 
masyarakat lokal. Melalui pendekatan kualitatif deskriptif-interpretatif, ditemukan bahwa 
tradisi ini menyatukan tiga dimensi penting: etika kerja, moral sosial, dan spiritualitas 
religius. 

Pertama, tradisi tenun menjadi representasi etika kerja Islami yang menonjolkan 
nilai ikhtiar, amanah, dan ihsan. Para penenun bekerja dengan kesungguhan dan tanggung 
jawab moral, menenun dengan niat ibadah, serta menjaga kualitas hasil sebagai bentuk 
tanggung jawab terhadap Allah dan sesama manusia. Nilai pengendalian diri dalam 
menenun mencerminkan mujāhadah al-nafs (pengendalian diri) yang menjadi fondasi 
spiritual dalam ajaran Islam. 

Kedua, tradisi tenun menumbuhkan nilai toleransi sosial dan solidaritas komunitas. 
Aktivitas gotong royong, saling membantu antarpenenun, dan hubungan harmonis dengan 
tokoh agama mencerminkan praktik nyata dari tasamuh dan ukhuwah Islamiyah. 
Komunitas tenun berfungsi sebagai ruang sosial di mana kebersamaan, keadilan, dan saling 
menghormati menjadi dasar harmoni sosial. 

Ketiga, dalam perspektif etnografi sosial Islami, tradisi tenun Pelangwot berperan 
sebagai mekanisme sosial yang menjaga kohesi dan integrasi nilai Islam kontekstual. 
Melalui bimbingan tokoh agama dan adat, tradisi ini berfungsi sebagai sarana pendidikan 
moral dan spiritual yang menumbuhkan karakter religius dan produktif. 

Keempat, di tengah tantangan era digital, tradisi tenun memperlihatkan 
kemampuan beradaptasi tanpa kehilangan nilai-nilai dasar. Transformasi digital dalam 
pemasaran dan pelatihan teknologi memberi peluang ekonomi baru, sementara 
pelestarian makna spiritual tetap dijaga melalui refleksi keagamaan dan penguatan 
komunitas. Hal ini menunjukkan bahwa modernisasi dapat berjalan berdampingan dengan 
spiritualitas, selama masyarakat memiliki kesadaran nilai yang kuat. 

Akhirnya, tradisi tenun Lamongan dapat dipahami sebagai living ethics — etika 
Islam yang hidup di tengah masyarakat. Ia mengajarkan keseimbangan antara kerja dan 
ibadah, antara keterampilan dan kesadaran spiritual, serta antara budaya lokal dan nilai-
nilai universal Islam. Tradisi ini membuktikan bahwa Islam rahmatan lil ‘alamin dapat 
diwujudkan melalui tindakan sosial yang sederhana, namun penuh makna dan keberkahan. 

 

DAFTAR PUSTKA 

Al-Bayhaqī, A dan moderasi beragama., ‘Syu‘ab Al-Īmān’ (Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1986), p. Vol. 4, 334, No. 5313 



 
 
 
 
   

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1287 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Al-Qurṭubī, Imam Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Anṣārī, ‘Al-Jāmi‘ Li Aḥkām 
Al-Qurʾān Wa Al-Mubayyin Limā Taḍammanahu Min as-Sunnah Wa Āy Al-Furqān’ 
(Dar al‑Kutub al‑’Ilmīyah (Beirut), 2020), p. 12 

Alfitri, Bahya, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in 
Lombok Article Information’, Mandalika Journal of Economics and Business (MJEB), 
1 (2024), 84–89 

———, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in 
Lombok Bahya Alfitri’, Airlangga Development Journal, 9 (2025), 21–33 
<https://doi.org/10.20473/adj.v9i1.49544> 

Ananda, Fransiska Yusi, Ika Rahmatika Chalimi, and Edwin Mirzachaerulsyah, ‘Ikat 
Weaving Dayak Desa: The Meaning of Local Wisdom Values in Ensaid Panjang 
Village’, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 15 (2024), 557–67 
<https://doi.org/10.26418/j-psh.v15i2.77491> 

APRILIANA, Milda, ‘Analysis of Contemporary Islamic Thought (Critical Study of 
Mohammed Arkoun’s Thought)’, Integration: Journal Of Social Sciences And Culture, 
2 (2024), 269–77 <https://doi.org/10.38142/ijssc.v2i3.228> 

Aprilla Intan Fatima, Susi Hardjati, ‘Community Based Tourism as a Strategy for 
Empowerment and Community Welfare Improvement in Bandar Kidul Weaving 
Village, Kediri’, Artikel, 16 (2025), 2025 
<https://jkp.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKP/article/view/8845> 

Arkoun, Mohammed, ‘The Struggle for Humanism in Islamic Contexts’, Journal of 
Levantine Studies Summer, No. 1, Pp. 153-170, 2011, x 

Chrysanti Angge, IndahChrysanti Angge, I., ‘Pengembangan Desain Motif Tenun Ikat Di 
Ud Paradila Lamongan’, Jurnal Seni Rupa, 10 (2022), 63–73 
<http://ejournal.unesa.ac.id/index.php/va/article> 

Cooper, Robert E. White & Karyn, ‘Ethnographic Inquiry’, Springer Link, First Onli (2022) 

Desa, Perangkat, ‘Data Desa’, Desa Pelangwot, 2020, p. 10 

Firmando, Harisan Boni, ‘Kearifan Lokal Tenun Tradisional Ulos Dalam Merajut Harmoni 
Sosial Di Kawasan Danau Toba’, JSDS: Jurnal Sosiologi Dialektika Sosial, 1 (2021), 2 

Geertz, Clifford, ‘Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture [1973]’, 
Readings for a History of Anthropological Theory, Sixth Edition, 2021, 302–6 

Ḥanbal, Aḥmad ibn, ‘Al-Musnad’ (Beirut: Mu’assasat al-Risālah.), p. (Vol. 3, 135, No. 
12565) 

Heer, Nicholas, and Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Philosophy East and 
West, 1993, XLIII <https://doi.org/10.2307/1399476> 

Hidatar, Arif, Wawancara, 2025 

Hidayat, Thaufiq, Imam Iqbal, and Vikri Hamzah, ‘Journal of Malay Islamic Studies ( JMIS 
) Bridging Spirituality and Ecology : An Analysis of the Rimbo Concept in 
Minangkabau Culture’, 7 (2025), 12–24 

Ii, B A B, and Tinjauan Pustaka, ‘BAB II Tinjauan Pustaka BAB II TINJAUAN PUSTAKA 
2.1’, 2002, 1–64 

Kathīr, ʿUmar ibn, Tafsīr Al‑Qurʾān Al‑ʿAẓīm (Beirut: Dār al‑Fīkr al‑Arabī, Beirut, 1970) 



 
 
 
 
 

 

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global 
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan  

Halaman   1288 
23-24 Oktober 2025 

  UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Masyhuri, M, S Suud, and M Ilyas, ‘Kearifan Lokal Suku Sasak Dan Potensinya Sebagai 
Sumber Belajar Sosiologi SMA’, Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, 10 (2025), 964–74 

Nations, United, ‘Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable 
Development’, New York: United Nations, 2015 

Obadia, Lionel, CLIFFORD GEERTZ Interprétation et Culture, 2022 

Rudnyckyj, Daromir, Spiritual Economies: Islam, Globalization, and the Afterlife of 
Development (Cornell University Press, 2020) 
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=nfytDwAAQBAJ&redir_esc=
y> 

Sari, Darwan, ‘Sistem Sosial Budaya Indonesia’, in Education, 2025 
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=G8pxEQAAQBAJ&redir_esc
=y> 

Semuel, Hatane, Yenni Mangoting, and Saarce Elsye Hatane, ‘The Interpretation of 
Quality in the Sustainability of Indonesian Traditional Weaving’, Sustainability 
(Switzerland), 14 (2022) <https://doi.org/10.3390/su141811344> 

Soomro, Ali Nawaz, ‘Exploring the Employment Ethics in Working Place and 
Professionalism At Work : An Islamic Perspective’, 03 (2025), 2755–61 

Spradley, James P., The Ethnographic Interview (Long Grove, Illinois : Waveland Press, 
2016) 

Utomo, S. T., Marhumah, M., & Karwadi, K, ‘Magnum Opus of Mohammed Arkoun: 
Cultural Resilience Amidst Pluralism. Jurnal Ihya Al-Arabiyah’, 5(2) 

Wardana, Wisnu Febri Wardana, ‘Weaving Threads of Sustainable Tourism Unveiling the 
Entrepreneurial Tapestry of Tenun in Sumba Timur NTT’, Lingcure, Vol. 9 No. 
(2025) 
<https://www.lingcure.org/index.php/journal/article/view/2307?utm_source> 

Wijayanti, Lucky, and Fakhriati Fakhriati, ‘Rock on the Java Coast: Reproduction of 
Gedhog Woven Batik Culture amidst Global Fashion Development (Tuban 
Community Life Ritual Media)’, Cogent Arts and Humanities, 11 (2024) 
<https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2287858> 

Zulwiddi, Neka, Zulfani Sesmiarni, and Damarkunsi Maja Sius, ‘Quality Management 
Patterns in Islamic Education to Enhance Students’ Competencies’, At-Ta’lim : 
Media Informasi Pendidikan Islam, 23 (2024), 308 
<https://doi.org/10.29300/attalim.v23i2.6463> 

 


