AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

DARI TRADISI TENUN LOKAL MENUJU HARMONI GLOBAL:
KONSTRUKSI NILAI PENGENDALIAN DIRI DAN TOLERANSI
DALAM KAJIAN SOSIAL BUDAYA ISLAMI DESA PELANGWOT

Siti Fahimah
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
sitifahimah@iai-tabah.ac.id

Abstract: This study explores the weaving tradition of Pelangwot Village,
Lamongan, as a representation of self-control and tolerance within an
Islamic socio-cultural framework. Employing an Islamic social ethnographic
approach with a descriptive—interpretative paradigm, it aims to interpret
the symbolic, moral, and spiritual meanings embedded in the weaving
practice. Data were collected through participatory observation, in-depth
interviews, and documentation of cultural artifacts, and analyzed through
thematic reduction, symbolic categorization, and reflective interpretation.
The findings reveal that weaving is not merely an economic activity but also
a spiritual discipline that cultivates the values of mujahadah an-ndfs (self-
restraint), tasaGmuh (tolerance), amdnah (trustworthiness), and ihsén
(excellence). The practice demonstrates the integration of work and
worship, fostering an Islamic work ethic grounded in beauty, patience, and
social responsibility. Despite digital transformation, the Pelangwot
community maintains its spiritual integrity and collective ethos. In
conclusion, the weaving tradition of Pelangwot embodies a form of living
Islamic ethics—an expression of Islam rahmatan lil ‘alamin that harmonizes
local productivity, spiritual consciousness, and global humanity.

Keywords: weaving, Islamic social ethnography, self-control, tolerance,
Islam rahmatan il ‘alamin

PENDAHULUAN

Tradisi lokal adalah Nilai, identitas, dan sistem makna yang ditransmisikan melalui
tradisi lokal dan sumber pengetahuan sosial. Tradisi ini adalah ekspresi kebijaksanaan
kolektif yang menggambarkan hubungan antara manusia, lingkungan, dan Tuhan.' Tradisi
tenun, yang memiliki nilai spiritual dan moral, adalah salah satu tradisi lokal yang masih
hidup di tengah modernisasi. Fatima dan Hardjati mengatakan bahwa menenun
meningkatkan ekonomi komunitas dan meningkatkan kebanggaan daerah. Selain itu,
menurut penelitian yang dilakukan oleh Wijayanti & Fakhriati (2024), tradisi tenun Jawa
Timur menggambarkan filosofi keseimbangan antara kerja, alam, dan spiritualitas. Oleh
karena itu, menenun berfungsi sebagai simbol yang menyatukan identitas sosial, nilai

! Susi Hardjati Aprilla Intan Fatima, ‘Community Based Tourism as a Strategy for Empowerment and
Community Welfare Improvement in Bandar Kidul Weaving Village, Kediri’, Artikel, 16.3 (2025), 2025
<https://jkp.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKP/article/view/8845>.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1264
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

religius, dan etika kerja dalam masyarakat agraris Jawa Timur.” Bahkan seringkali disebut
sebagai "menuai asa melalui tradisi”, yang berarti menjaga kesejahteraan melalui pekerjaan
yang sederhana tetapi bermakna.’

Di Desa Pelangwot, Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan, Jawa Timur, ada
salah satu contoh tradisi yang nyata. Desa ini didominasi oleh penduduk pedesaan yang
secara tradisional terlibat dalam seni tenun tradisional. Tidak hanya perempuan yang
terlibat dalam aktivitas menenun, tetapi juga laki-laki, yang menunjukkan bahwa tradisi ini
tidak memiliki hierarki gender yang ketat. Masyarakat lokal melihat menenun sebagai
ibadah sosial yang menunjukkan nilai-nilai kesabaran, ketekunan, dan pengendalian diri,
yang selaras dengan ajaran Islam. Setiap helai benang dianggap mewakili doa,
keseimbangan, dan ketertiban batin. Oleh karena itu, menenun di Pelangwot merupakan
ekspresi keseimbangan antara kehidupan sehari-hari dan iman. * Yang mengikuti
pekerjaan tenun ini adalah laki-laki dan perempuan.®

Selain itu, tradisi ini memiliki nilai epistemologis yang signifikan, yaitu pengetahuan
dan etika diperoleh melalui pengalaman nyata, bukan sekadar pendidikan lisan.® Menenun
menjadi bentuk praksis epistemologis yang mengajarkan kesabaran, pengendalian diri
(self-restraint), dan ikhlas dalam bekerja.” Konsep mujahadah an-nafs dalam Islam,
perjuangan untuk mengendalikan hawa nafsu untuk mencapai kemurnian spiritual, adalah
dasar dari nilai-nilai tersebut. Sebaliknya, keterlibatan banyak orang dalam satu rantai
produksi menenun meningkatkan kesadaran sosial, penghargaan terhadap perbedaan
peran, dan toleransi. Karena itu, tradisi tenun Pelangwot tidak hanya berfungsi sebagai
bisnis atau upaya pelestarian budaya, tetapi juga berfungsi sebagai tempat di mana
karakter sosial dan religius masyarakat dibentuk.? Jadi, tradisi tenun bukan hanya praktik
budaya atau ekonomi.’

Dari sisi teoritis, penelitian ini berangkat dari pendekatan interpretatif Clifford

Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures, yang memandang kebudayaan
sebagai web of meaning—jaring makna yang diciptakan dan ditafsirkan manusia dalam

2 Lucky Wijayanti and Fakhriati Fakhriati, ‘Rock on the Java Coast: Reproduction of Gedhog Woven Batik
Culture amidst Global Fashion Development (Tuban Community Life Ritual Media)’, Cogent Arts and
Humanities, 11.1 (2024) <https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2287858>.

3 Bahya Alfitri, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in Lombok Bahya
Alfitri’, Airlangga Development Journal, 9.1 (2025), 21-33 <https://doi.org/10.20473/adj.v9il.49544>.

* 1. Chrysanti Angge, IndahChrysanti Angge, ‘Pengembangan Desain Motif Tenun Ikat Di Ud Paradila
Lamongan’, Jurnal Seni Rupa, 10.3 (2022), 63—-73 <http://ejournal.unesa.ac.id/index.php/va/article >.

5 Bahya Alfitri, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in Lombok Article
Information’, Mandalika Journal of Economics and Business (MJEB), 1.3 (2024), 84-89.

¢ Hatane Semuel, Yenni Mangoting, and Saarce Elsye Hatane, ‘The Interpretation of Quality in the
Sustainability of Indonesian Traditional Weaving’, Sustainability —(Switzerland), 14.18 (2022)
<https://doi.org/10.3390/sul41811344>.

7 Wisnu Febri Wardana Wardana, ‘Weaving Threads of Sustainable Tourism Unveiling the Entrepreneurial
Tapestry of Tenun in  Sumba  Timur NTT’, Lingcure, Vol. 9 No. (2025)
<https://www.lingcure.org/index.php/journal/article/view/2307?utm_source>.

8 Fransiska Yusi Ananda, Ika Rahmatika Chalimi, and Edwin Mirzachaerulsyah, ‘Ikat Weaving Dayak Desa:
The Meaning of Local Wisdom Values in Ensaid Panjang Village’, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora,
15.2 (2024), 557-67 <https://doi.org/10.26418/j-psh.v15i2.77491>.

9 Darwan Sari, ‘Sistem Sosial Budaya Indonesia’, in Education, 2025
<https://books.google.co.id/books?hl=en&Ir=&id=G8pxEQAAQBA|&redir_esc=y>.

23-24 Oktober 2025
1265 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

Halaman JI. A Yani 117 Surabaya  |I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

konteks sosialnya. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami tindakan budaya
secara mendalam (thick description) agar diperoleh makna simbolik di balik perilaku
masyarakat.'® Dalam konteks penelitian ini, menenun dipahami sebagai praktik simbolik
yang merefleksikan nilai dan pandangan hidup masyarakat Pelangwot. Untuk mendukung
proses interpretasi lapangan, digunakan pula kerangka etnografi sosial sebagaimana
dikemukakan Spradley (1979/2016) dalam The Ethnographic Interview, yang
menekankan wawancara mendalam dan observasi partisipatif untuk menggali kategori
budaya dari pelaku tradisi secara langsung.""

Untuk memperkuat dimensi keislaman, penelitian ini menggunakan paradigma
etnografi sosial Islami yang berakar pada epistemologi Seyyed Hossein Nasr dalam
Knowledge and the Sacred (1981) dan The Need for a Sacred Science (1993). Nasr
menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan budaya harus dipahami sebagai manifestasi dari
pengetahuan sakral (sacred knowledge) yang berorientasi pada tauhid. Dalam kerangka
ini, aktivitas menenun dipandang sebagai bentuk integrasi antara ibadah (amal saleh),
keindahan (ihsan), dan keseharian manusia.'? Pendekatan ini kemudian diperkaya dengan
gagasan Mohammed Arkoun, yang menekankan pentingnya membuka ruang reflektif,
kritis, dan humanis dalam memahami budaya Islam agar tetap relevan dengan konteks
modern. Melalui sintesis keduanya, penelitian ini menempatkan tradisi tenun Pelangwot
sebagai wujud living Islam—yakni praktik keagamaan yang hidup dalam kebudayaan
lokal.'"®

Berbagai penelitian sebelumnya lebih banyak melihat tenun dari sudut pandang
pelestarian budaya dan ekonomi kreatif, tetapi sedikit yang melihat bagaimana moralitas
dan keislaman membentuk masyarakat penenun seperti amanah (tanggung jawab), ihsan
(etika kerja luhur), musawah (kesetaraan), dan tasamuh (toleransi). Misalnya, Firmando
(2021) "* Valengsa (2024)" Dengan cara yang sama, Sari (2025)'® Masyhuri, Suud, & llyas
(2025)" Studi internasional seperti Rudnyckyj (2020)'® dalam Spiritual Economies: Islam,
Globadlization, and the Afterlife of Development dan Soomro & Yasmeen (2025)."” Oleh
karena, terdapat celah penelitian yang signifikan: belum ada penelitian yang secara
eksplisit menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam, seperti toleransi dan pengendalian diri,

' Clifford Geertz, ‘Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture [1973], Readings for a
History of Anthropological Theory, Sixth Edition, 2021, 302—6.

' Robert E. White & Karyn Cooper, ‘Ethnographic Inquiry’, Springer Link, First Onli (2022).

'2 Nicholas Heer and Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Philosophy East and West, 1993, XLIlI
<https://doi.org/10.2307/1399476>.

'* Mohammed Arkoun, ‘The Struggle for Humanism in Islamic Contexts’, Journal of Levantine Studies
Summer, No. I, Pp. 153-170, 2011, x.

"4 Harisan Boni Firmando, ‘Kearifan Lokal Tenun Tradisional Ulos Dalam Merajut Harmoni Sosial Di
Kawasan Danau Toba’, JSDS: Jurnal Sosiologi Dialektika Sosial, 1.1 (2021), 2.

'S B A B li and Tinjauan Pustaka, ‘BAB Il Tinjauan Pustaka BAB Il TINJAUAN PUSTAKA 2.1, 2002, 1-64.
¢ Sari.

'7'M Masyhuri, S Suud, and M llyas, ‘Kearifan Lokal Suku Sasak Dan Potensinya Sebagai Sumber Belajar
Sosiologi SMA', Jurnal limiah Profesi Pendidikan, 10.1 (2025), 964-74.

'® Daromir Rudnyckyj, Spiritual Economies: Islam, Globalization, and the Afterlife of Development (Cornell
University Press, 2020)
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=nfytDWAAQBAJ&redir_esc=y>.

' Ali Nawaz Soomro, ‘Exploring the Employment Ethics in Working Place and Professionalism At Work :
An Islamic Perspective’, 03.02 (2025), 2755-61.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1266
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th -“—-\:}; and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

diinterpretasikan dan diterapkan dalam praktik menenun sebagai kearifan lokal
masyarakat Jawa Timur.

Berdasarkan informasi di atas, penelitian bertujuan untuk menjawab Bagaimana
budaya tenun Desa Pelangwot Lamongan mengajarkan kemandirian dan toleransi di
masyarakatnya, Bagaimana masyarakat Pelangwot melihat penenun sebagai tradisi sosial-
budaya yang didasarkan pada prinsip Islam, Bagaimana konstruksi nilai-nilai ini membantu
mewujudkan kesejahteraan sosial, dan Bagaimana hal ini dapat berfungsi sebagai model
etika global yang didasarkan pada kearifan lokal

penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi makna simbolik dan prinsip moral
dalam tradisi tenun orang-orang Desa Pelangwot. memberikan penjelasan dan analisis
tentang bagaimana tradisi tenun berfungsi sebagai cara untuk menginternalisasi nilai
toleransi (tasamuh) dan pengendalian diri (self-control) dalam konteks sosial budaya
Islami. Dan mengidentifikasi bagaimana nilai-nilai tradisi tenun berkontribusi pada upaya
untuk menciptakan harmoni sosial dan spiritual dalam kehidupan masyarakat lokal, serta
bagaimana hal itu berkaitan dengan nilai kemanusiaan universal Islam.

Penelitian ini penting karena tradisi tenun adalah ekspresi nilai-nilai Islam yang
diinternalisasi secara sosial dan tidak sekadar aktivitas ekonomi atau estetika. Dalam
masyarakat modern yang cenderung individualistik dan pragmatis, memahami tradisi
seperti tenun Pelangwot membuka ruang untuk berpikir tentang etika kerja Islami yang
menekankan kesabaran, ketelitian, dan tanggung jawab. Selain itu, penelitian ini relevan
dengan diskusi tentang moderasi beragama dan harmoni di seluruh dunia karena
menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam dapat bersatu dengan tradisi lokal tanpa
menimbulkan konflik identitas. Studi ini menggunakan pendekatan etnografi sosial Islami
untuk memberikan counter-narrative terhadap gagasan bahwa Islam dan budaya lokal
tidak cocok. Selain itu, itu menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat berfungsi sebagai
jembatan menuju tatanan sosial yang damai dan berkeadaban di seluruh dunia.

METODE PENELITIAN |

menggunakan desain etnografi sosial Islami dan menerapkan metodologi kualitatif
deskriptif-interpretatif. Metode ini dipilih untuk mendapatkan pemahaman tentang nilai
moral, makna simbolik, dan aspek spiritual dari tradisi tenun masyarakat Desa Pelangwot,
Lamongan. Secara paradigmatik, penelitian ini didasarkan pada model interpretatif
Clifford Geertz (1973) yang menganggap budaya sebagai jaring makna (web of meaning)™
Penelitian ini didasarkan pada epistemologi sakral Seyyed Hossein Nasr (1981; 1993)*
Model ini dikombinasikan dengan epistemologi sakral Seyyed Hossein Nasr (1981; 1993)
yang menganggap kebudayaan sebagai representasi nilai tauhid, dan perspektif reflektif
Mohammed Arkoun yang menekankan keterbukaan dan diskusi antara budaya dan agama.
Ketiganya memberikan dasar konseptual untuk interpretasi budaya sebagai manifestasi
spiritual masyarakat Islam lokal,?

2 Geertz.
2l Heer and Nasr, XLIII.
22 Arkoun.
23-24 Oktober 2025
Halaman | 267 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

Lokasi Penelitian dilakukan di Desa Pelangwot, Kecamatan Laren, Kabupaten
Lamongan, Jawa Timur. Desa ini merupakan komunitas agraris yang mempertahankan
tradisi menenun sebagai aktivitas ekonomi, sosial, dan religius. Lokasi ini dipilih karena
menggabungkan kearifan lokal, etika kerja Islami, dan kehidupan religius
masyarakat.agama dan masyarakat lokal. Dianggap sebagai aktor kultural, mereka
bertanggung jawab untuk menciptakan nilai sosial, moral, dan spiritual di komunitas tenun.

Sumber data diperoleh dari dua sumber yaitu Data primer diperoleh melalui
peninjauan langsung dan wawancara menyeluruh dengan penenun laki-laki dan
perempuan, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan pemimpin kelompok tenun. Data
sekunder berasal dari catatan komunitas, dokumen desa, arsip foto, dan artefak budaya
seperti motif kain dan simbol visual yang mengandung nilai sosial dan spiritual.

Teknik Pengumpulan Data dikumpulkan melalui tiga metode utama, yaitu
Observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam aktivitas menenun dan
interaksi sosial masyarakat, membantu mereka memahami makna yang dihayati pelaku
budaya. Wwancara Untuk mengeksplorasi kategori budaya dan nilai moral yang
terinternalisasi, wawancara mendalam dilakukan dengan menggunakan model wawancara
etnografis dari Spradley (1979/2016).” Dan Dokumentasi dan analisis artefak, termasuk
foto, video, dan produk tenun, dilakukan untuk menunjukkan nilai disiplin (mujahadah an-
nafs) dan toleransi (tasamuh).

Teknik Analisis Data® dengan tiga tahap digunakan untuk menganalisis data secara
tematik dan hermeneutik, yaitu Reduksi data: Memilah data berdasarkan tema utama
seperti toleransi, kesabaran, amanah, dan pengendalian diri. Kategorisasi simbolik:
menafsirkan makna spiritual dengan mengaitkan tindakan dan cerita budaya dengan
gagasan pengetahuan sakral Nasr dan teori Geertz. Dan Interpretasi reflektif:
menemukan konstruksi nilai Islam dalam kearifan lokal dengan mengaitkan hasil lapangan
dengan etika kerja Islami dan humanisme spiritual sebagaimana dikemukakan oleh
Mohammed Arkoun.

Keabsahan data dijamin oleh analisis sumber dan prosedur (observasi, wawancara,
dan dokumentasi).”> pemeriksaan anggota, yang berarti memverifikasi hasil interpretasi
kepada informan utama. Audit trail, yang mencakup catatan detail tentang proses
pengumpulan dan analisis data. Refleksi peneliti, yaitu kesadaran mereka untuk
mempertahankan integritas moral dan objektivitas sesuai dengan prinsip adab al-‘alim
dalam penelitian Islami.

Diharapkan penelitian ini akan mendapatkan pemahaman yang lebih baik tentang
bagaimana tradisi tenun Lamongan berfungsi sebagai sarana untuk memberikan pelajaran
moral dan spiritual serta sebagai model integratif antara budaya lokal dan ajaran Islam
untuk membangun harmoni sosial di tengah transformasi dunia.

2 James P. Spradley, The Ethnographic Interview (Long Grove, lllinois : Waveland Press, 2016).

# Neka Zulwiddi, Zulfani Sesmiarni, and Damarkunsi Maja Sius, ‘Quality Management Patterns in Islamic
Education to Enhance Students’ Competencies’, At-Ta’lim : Media Informasi Pendidikan Islam, 23.2 (2024),
308 <https://doi.org/10.29300/attalim.v23i2.6463>.

% Thaufiq Hidayat, Imam Igbal, and Vikri Hamzah, ‘Journal of Malay Islamic Studies ( JMIS ) Bridging
Spirituality and Ecology : An Analysis of the Rimbo Concept in Minangkabau Culture’, 7.1 (2025), 12-24.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1268
JI. A. Yani | |7 Surabaya




@ “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th 2 and Tolerance in Islamic Scholarship™

ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

[ TUJUAN PENELITIAN |
Memahami makna simbolik ‘

> | tradisi tenun Lamongan \

\ ( N
HASIL PENELITIAN PENDEKATAN & TEORI
Makna simbolik Geertz, Spradley,
&integrasi nilai Islam ) \ Nasr, Arkoun )
ANALISIS DATA ‘ | LOKASI&SUBJEK |
Reduksi, Tema Desa Pelangwot

| Hermeneutik, Triangulasi
\

; PENGUMPULAN DATA .:

Observasi, Wawancara
Dokumentasi

Gambar |. Alur penelitian

HASIL DAN PEMBAHASAN |

Hasil Penelitian

I. Deskripsi Lokasi dan Subjek Penelitian
a. Gambaran Umum Desa Pelangwot

Desa Pelangwot terletak di Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan.
Memiliki luas sekitar 14,3 km2. Desa ini terletak di bantaran Bengawan Solo,
menjadikannya salah satu dari banyak desa agraris di sekitar sungai. Kondisi
geografis ini memberikan tantangan sekaligus peluang desa sering menghadapi
banjir musiman, tetapi sumber air melimpah membantu pertanian. Untuk
mengurangi bahaya banijir, pemerintah pusat dan pemerintah daerah membangun
sungai buatan yang disebut sudetan untuk mengalirkan air Bengawan Solo langsung
ke laut. Sungai ini juga memiliki infrastruktur untuk mengontrol aliran air, yaitu
jembatan sudetan. *

Terdapat empat dusun di Desa Pelangwot secara administratif: Pelangwot,
Pelangkumpo, Lengor, dan Pilangasri. Area desa berbatasan dengan Kecamatan
Brondong di sebelah utara, Kecamatan Gampang Sejati dan Laren di sebelah
timur, Desa Bulutigo di sebelah selatan, dan Desa Gelap di sebelah barat. Kondisi
jalan di atas tanggul membuat akses ke desa sulit karena genangan air selama
musim hujan.  Namun, masyarakat Pelangwot menunjukkan ketabahan dan
adaptasi yang luar biasa terhadap keadaan alam.”

Selama bertahun-tahun, Pelangwot pernah ditetapkan sebagai desa IDT
(Identifikasi Daerah Tertinggal) sekitar akhir tahun 1990-an. Ini disebabkan oleh
kekurangan listrik, infrastruktur jalan, dan akses ekonomi. Namun, seiring waktu,
masyarakat berhasil keluar dari keterbelakangan melalui kolaborasi dan kerja tim
dengan dukungan pemerintah desa. Pelangwot sekarang menjadi komunitas yang
produktif dan tahan terhadap stres, dengan semangat gotong royong yang kuat

% Arif Hidayat, Wawancara, 2025.
7 Perangkat Desa, ‘Data Desa’, Desa Pelangwot, 2020, p. 10.

23-24 Oktober 2025
1269 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

Halaman Jl. A. Yani 117 Surabaya  |I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

dalam kemajuan sosial dan ekonomi. Dari sisi sosial-ekonomi, kebanyakan
penduduk bekerja sebagai petani, dengan sawah mereka diairi oleh jaringan irigasi
desa dan aliran Bengawan Solo. Untuk meningkatkan produktivitas pertanian,
pemerintah desa berkonsentrasi pada pembangunan waduk dan saluran irigasi
serta pengadaan alat pertanian, termasuk diesel. Didisiplinkan, sabar, dan sangat
bergantung pada siklus alam dan air sebagai sumber kehidupan adalah sifat
masyarakat agraris.

Dalam hal keagamaan dan budaya, hampir semua orang yang tinggal di
Desa Pelangwot beragama Islam. Kehidupan beragama masyarakat sangat aktif
dan berfungsi sebagai dasar moral untuk aktivitas sosial dan ekonomi. Kegiatan
keagamaan menyatu dengan kehidupan sehari-hari dan dilakukan secara teratur.
Tokoh agama lokal sangat membantu menumbuhkan iman, kebiasaan kerja, dan
harmoni sosial warga. Sebagian masyarakat mempertahankan tradisi tenun
sebagai warisan budaya yang telah berlangsung lintas generasi selain bertani.
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai aktivitas ekonomi tambahan, tetapi juga
berfungsi sebagai cara untuk mengungkapkan nilai-nilai sosial dan religius, seperti
keindahan (ihsan), tanggung jawab (amanah), dan kerja keras (ikhtiar).

Struktur administrasi pemerintahan desa berjalan dengan baik dan
menunjukkan komitmen terhadap pembangunan. Pemerintah desa terus
berusaha meningkatkan kualitas hidup warganya melalui pembangunan
infrastruktur dan penguatan potensi lokal, terutama dalam industri pertanian dan
rumahan. Desa Pelangwot menunjukkan kemajuan besar dari desa tertinggal
menuju desa yang berdaya secara sosial, ekonomi, dan spiritual, meskipun masih
menghadapi tantangan seperti kerusakan jalan dan ancaman banijir.

Profil Pelaku Tradisi: Penenun, Keluarga, Tokoh Lokal, dan Pemuka
Agama

Tradisi menenun di Desa Pelangwot dilakukan oleh masyarakat yang
sebagian besar mengikuti ajaran lokal dan religius dalam kehidupan sehari-hari.
Keahlian ini diwariskan dari orang tua atau leluhur kepada para penenun.
Mayoritas penenun adalah perempuan, tetapi ada juga laki-laki yang membantu
dengan pekerjaan teknis seperti memasang alat tenun, mewarnai benang, dan
menyiapkan bahan. Menenun biasanya dilakukan di teras atau digudang. Hal itu
didapatkan dari Hasil observasi dan wawancara mendalam menunjukkan bahwa
para penenun di Desa Pelangwot sebagian besar perempuan, yang mewarisi
kemahiran menenun dari nenek moyang mereka. Mereka menggunakan alat
tenun bukan mesin (ATBM) untuk membuat sarung dan kain tradisional.

Keluarga memainkan peran penting dalam mempertahankan tradisi ini.
Menenun biasanya dilakukan oleh keluarga besar, dengan ibu dan anak perempuan
bekerja sama, dan ayah menyediakan bahan atau memasarkan hasil tenunan ke
pasar lokal di Lamongan dan Tuban. Oleh karena itu, menenun bukan hanya
aktivitas ekonomi; itu juga mengajarkan nilai-nilai seperti ketekunan, kesabaran,
tanggung jawab, dan gotong royong dalam keluarga. Menurut data lapangan
Beberapa penenun yang terlibat dalam penelitian ini adalah termasuk Alfiah (17

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1270
JI. A. Yani | |7 Surabaya



AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

C.

Halaman | 27 | UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

tahun), Sulaikah (39 tahun), Eni Zadah (40 tahun), Ernawati (37 tahun), Nur Jannah
(25 tahun), Ruka (50 tahun), Minuk (20 tahun), Khotim (49 tahun), Isa (37 tahun),
dan Musaeni (55 tahun). Para penenun ini berasal dari berbagai usia, menunjukkan
bahwa pekerjaan menenun terus dilakukan dari generasi ke generasi.

Selain penenun, orang-orang lokal seperti kepala dusun dan perangkat
desa juga membantu bisnis warga melalui pelatihan, bantuan alat, dan penguatan
jaringan pemasaran. Pemuka agama juga bertanggung jawab untuk memberikan
bimbingan spiritual dan moral dengan menanamkan nilai-nilai seperti ihsan,
amanah, dan ikhlas dalam pekerjaan. Masyarakat Pelangwot melihat bekerja,
termasuk menenun, sebagai cara untuk beribadah dan berterima kasih kepada
Allah atas rezekinya.

Dengan demikian, komunitas penenun di Pelangwot tidak dapat
dipisahkan dari struktur sosial yang mengelilingi mereka. Tradisi ini muncul dan
berkembang dalam lingkungan yang menggabungkan pekerjaan keluarga,
pengaruh tokoh lokal, dan pendidikan agama. Pola ini menunjukkan bagaimana
budaya dan spiritualitas Islam dapat diintegrasikan dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat.

Pola Relasi Sosial antara Penenun, Tokoh Agama, dan Masyarakat
Sekitar

Di Desa Pelangwot, hubungan sosial yang komplementer dan harmonis
menunjukkan hubungan yang kuat antara pelaku tradisi, tokoh agama, dan
masyarakat umum. Para penenun adalah bagian penting dari sistem sosial desa
dan bukan kelompok ekonomi terpisah. Nilai-nilai seperti saling tolong-
menolong, keterbukaan, dan penghargaan terhadap perbedaan peran hidup
secara alami dalam aktivitas menenun. Dalam hubungan sehari-hari antara
penenun dan tokoh agama menghormati satu sama lain, sementara para penenun
membantu dalam kegiatan sosial dan keagamaan seperti pengajian, arisan
keagamaan, dan kerja bakti di masjid, tokoh agama memberikan nasihat dan
bimbingan spiritual, hal ini menunjukkan prinsip tasamuh (toleransi) dan ukhuwah.
Ketika para penenun menghadapi masalah hidup, seperti konflik keluarga atau
masalah keuangan, para pemuka agama biasanya bertindak sebagai konsultan
moral mereka.

Etos gotong royong juga membentuk relasi sosial antarpelaku. Ketika
salah satu warga mendapat pesanan besar untuk menenun, tetangga atau kerabat
biasanya turut membantu tanpa pamrih. Berbagi bahan, tenaga, atau alat dapat
menjadi bentuk bantuan ini. Menenun menjadi sarana ekonomi dan media
perekat sosial yang memperkuat kohesi masyarakat desa, dan kegiatan seperti ini
menumbuhkan solidaritas sosial yang kuat.

Selain itu, keterlibatan masyarakat non-penenun juga terlihat dalam
mendukung kegiatan tradisi, baik sebagai konsumen maupun pendukung moral.
Misalnya, ibu-ibu rumah tangga yang tidak menenun tetap ikut serta dalam
kegiatan sosial komunitas pengrajin, sementara beberapa tokoh masyarakat
membantu memasarkan produk tenun ke luar daerah.  Hubungan ini

23-24 Oktober 2025

JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,



AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

menunjukkan bahwa kehidupan sosial di Pelangwot didasarkan pada prinsip
kebersamaan, harmoni, dan saling ketergantungan. Ini sejalan dengan ajaran Islam
tentang ukhuwabh insaniyah, atau persaudaraan kemanusiaan.

Secara keseluruhan, tradisi menenun bukan hanya aktivitas ekonomi,
tetapi juga tempat pembentukan moral, memperkuat identitas budaya, dan
menjaga keseimbangan sosial dalam kehidupan masyarakat Pelangwot. Pola relasi
sosial di antara penenun, tokoh agama, dan masyarakat menunjukkan integrasi
nilai lokal dan religius.

2. Pola Tradisi Tenun Lamongan

Tradisi menenun di Desa Pelangwot adalah bagian penting dari sistem nilai,
simbol, dan makna yang ada dalam budaya masyarakat, juga merupakan pekerjaan
ekonomi rumah tangga. Hasil dari observasi partisipatif dan wawancara etnografis
menunjukkan bahwa pola tradisi ini menunjukkan keseimbangan antara elemen
keterampilan teknis, etika kerja, dan nilai spiritual yang berakar pada pandangan hidup
Islami.

a. Proses produksi: dari persiapan bahan, pewarnaan, hingga penenunan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses pembuatan kain tenun di
Pelangwot melibatkan beberapa langkah yaitu persiapan bahan, pewarnaan,
penataan benang, dan penenunan. Dimulai dengan membeli benang rayon atau
kapas dari pasar lokal Lamongan. Kemudian, benang diwarnai menggunakan
pewarna tekstil sintetis dengan pencelupan dan penjemuran di bawah sinar
matahari.

Dalam wawancara dengan salah satu penenun, Sulaikah (39 tahun), ia
menjelaskan bahwa proses pewarnaan dan pengeringan membutuhkan ketekunan
agar warna tidak pudar dan benang tidak kusut. Menurut ibu sulaikah,

"menenun itu tidak hanya soal benang, tapi soal hati; kalau hati kita tenang,
hasil tenunannya halus dan warnanya bagus dan benang juga tidak gampang ruwet."

Mengikat pola, juga dikenal sebagai "ngiket", adalah tahap berikutnya, yang
biasanya dilakukan oleh perempuan muda atau anak-anak remaja yang baru
belajar. Sebelum dipasang pada alat tenun, mereka mengikat benang dengan motif
yang diinginkan. Setelah itu, proses nyetok dilakukan dengan menggunakan alat
tenun bukan mesin (ATBM). Karena setiap kesalahan kecil dapat mengubah motif
kain secara keseluruhan, aktivitas ini membutuhkan kesabaran dan konsentrasi
yang tinggi.

Clifford Geertz (1973) menggambarkan menenun sebagai "web of
meaning", atau jaring makna simbolik yang menggambarkan cara masyarakat
melihat ketekunan, keindahan, dan kerja. Selain menghasilkan kain, aktivitas ini
menghasilkan makna sosial dan spiritual melalui simbol dan ritme kerja yang
teratur.”®

% Lionel Obadia, CLIFFORD GEERTZ Interprétation et Culture, 2022.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1272
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th -“—-\:}; and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

b. Sistem kerja (individual, keluarga, gotong royong).

Penenun di Pelangwot bekerja dalam jejaring sosial dan keluarga, bukan
secara pribadi di rumah. Observasi menunjukkan bahwa sebagian besar penenun
memulai pekerjaan mereka sejak pagi setelah salat Subuh dan bekerja hingga sore,
dengan jeda untuk salat dan kegiatan rumah tangga. Menenun kadang-kadang
dilakukan secara kolektif, terutama saat menerima pesanan besar atau ketika salah
satu penenun tidak memiliki alat yang cukup. Misalnya, saat Ibu Ruka, 50 tahun,
diwawancarai, ia menyatakan “Tetangga biasanya akan membantu jika ada banyak
pesanan. Kita tidak memperhitungkan pembayaran; yang penting adalah saling
membantu satu sama lain, dan jika ada ganti rugi besok, mereka juga membantu
kita”

Etos gotong royong (ta‘awun) membangun hubungan sosial dalam sistem
produksi lokal. Pola kerja kolektif ini mencerminkan apa yang disebut sebagai
domain sosial dalam analisis domain budaya oleh Spradley (1979), yaitu satuan
makna yang mengatur hubungan antar orang dalam konteks budaya tertentu.
Praktik kerja bersama tidak hanya menghasilkan keuntungan finansial, tetapi juga
menumbuhkan solidaritas sosial dan spiritualitas kolektif, yang membentuk
identitas moral komunitas.”

c. Peran gender (perempuan dan laki-laki dalam tradisi tenun).

Menurut pengamatan dan wawancara, perempuan memainkan peran
penting dalam tradisi tenun Pelangwot, sementara laki-laki membantu dengan
pekerjaan teknis. Laki-laki membantu menyiapkan alat, memperbaiki bagian
mesin, atau mengirimkan produk ke pasar, sedangkan perempuan bertanggung
jawab atas proses inti, yaitu mengikat motif, menenun, dan menyelesaikan kain.
perempuan menunjukkan peran mereka sebagai penjaga nilai budaya dan spiritual
melalui peran mereka sebagai penenun utama. Dalam wawancara dengan Ibu
Ernawati (37 tahun), ia menyatakan bahwa menenun baginya bukan hanya
pekerjaan rumah, itu adalah cara untuk menenangkan diri dan berdzikir. Setiap kali
benang berputar, hati juga tenang. Menurutnya, "Rasanya seperti berbicara dengan
Allah. Semoga hasilnya menjadi rezeki yang halal."

Pengalaman perempuan penenun ini, menurut Seyyed Hossein Nasr
(1981) dalam Knowledge and the Sacred, menunjukkan bagaimana ilmu praktis
dan kesenian tradisional memiliki dimensi sakral. Aktivitas menenun menjadi
medium spiritual yang menggabungkan kerja tangan, pikiran, dan hati. Namun,
peran laki-laki menekankan pentingnya pembagian kerja berdasarkan
keharmonisan daripada dominasi. Relasi gender adalah komponen keluarga dan
kebersamaan, bukan subordinasi.*

d. Pewarisan keterampilan antargenerasi.

Teknik menenun diwariskan secara non-formal dan langsung antar
generasi melalui praktik keluarga. Hasil wawancara dengan Ibu Khotim (45 tahun)
menunjukkan bahwa dia telah belajar menenun dari ibunya sejak usia sekolah

¥ Spradley.
% Heer and Nasr, XLIII.

23-24 Oktober 2025
1273 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

Halaman JI. A Yani 117 Surabaya  |I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

dasar dan sekarang mengajarkan anak perempuannya teknik tersebut di sela
waktu sekolah. Dia menegaskan "Anak-anak saya saya ajarkan menenun secara
bertahap, biar tahu kalau kerja itu harus sabar dan teliti. Kalau nanti tidak menenun
pun, sifat itu tetap ada."

Pemerolehan ini tidak hanya memberikan keterampilan teknis, tetapi juga
nilai-nilai moral, seperti ketekunan, kesabaran, dan tanggung jawab, yang
diperlukan untuk menyelesaikan setiap tahapan proses menenun. Praktik
pewarisan seperti ini dianggap dalam etnografi sosial Islam sebagai sarana
pendidikan karakter berbasis budaya, di mana nilai-nilai Islam yang kontekstual
ditanamkan di tempat kerja. Selain itu, di Pelangwot meningkatkan kesadaran para
penenun tentang pentingnya membangun kemandirian ekonomi melalui
komunitas dan BUMDes. Proses ini menunjukkan bahwa pewarisan tradisi
sekarang bergerak dari tataran keluarga ke sistem sosial yang lebih luas dengan
fokus pada pemberdayaan dan keberlanjutan budaya lokal.

3. Nilai-nilai yang Terkandung dalam Tradisi Tenun

Menenun di Desa Pelangwot tidak hanya dilakukan sebagai pekerjaan ekonomi
rumah tangga tetapi juga sebagai tempat untuk mengajarkan nilai-nilai moral, sosial, dan
rohani. Hasil observasi dan wawancara mendalam dengan para penenun menunjukkan
bahwa aktivitas menenun telah menjadi cara untuk internalisasi kebajikan sosial dan nilai-
nilai keislaman yang sudah ada secara alami dalam kehidupan masyarakat. Tiga dimensi
utama nilai adalah pengendalian diri, toleransi sosial, dan spiritualitas.

a. Nilai pengendalian diri (disiplin, kesabaran, kerja tekun).

Hasil wawancara dan observasi di lapangan menunjukkan bahwa menenun
membutuhkan kesabaran dan disiplin yang sangat tinggi. Para penenun biasanya
bekerja dari pagi hingga sore dengan ritme yang teratur dan tidak terganggu.
Peneliti melihat prosesnya dilakukan dengan tenang dan hati-hati, dan setiap
gerakan tangan tampaknya merupakan latihan spiritual yang mengajarkan
kesabaran.

Seorang penenun berusia 25 tahun, Nur Jannah, mengatakan:

“ Jangan terburu-buru; benang bisa putus dan hasilnya rusak. Mungkin butuh
satu hari untuk memperbaiki kesalahan kecil, tetapi itu mengajarkan kita
untuk tidak mudah marah dan tetap teliti”

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa menenun adalah proses self-
control yang mengajarkan sabar, tekun, dan teliti. Praktik menenun ini, menurut
perspektif Geertz (1973), dapat dianggap sebagai bagian dari "deskripsi tebal"
budaya di mana tindakan sehari-hari yang tampaknya sederhana memiliki makna
simbolik yang mendalam, yang mencakup pembentukan habitus moral dan
spiritual. Dari perspektif Islam, nilai kesabaran (sabr) dan ketekunan (mujahadah)
yang terkandung dalam aktivitas menenun dianggap sebagai bentuk ibadah non-
formal.>' Konsep Nasr (1993) menyatakan bahwa setiap tindakan manusia yang

3! Geertz.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1274
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

dilakukan dengan niat baik merupakan ekspresi dari ‘ilmu sakral' yang
menghubungkan manusia dengan Tuhannya.™

b. Nilai toleransi sosial (kerjasama, saling menghargai perbedaan keyakinan
dan peran sosial).

Selain itu, tradisi menenun berfungsi sebagai ruang sosial di mana
masyarakat belajar toleransi dan kebersamaan. Wawancara dengan Ibu Ruka (50
tahun) menunjukkan bahwa menenun biasanya dilakukan bersama teman atau
tetangga, terutama dalam kasus pesanan besar. Dia menegaskan “Kami siap
membantu jika ada masalah. Tidak peduli dari mana dan siapa keluarganya, yang
penting adalah saling membantu. Karena setiap orang memiliki rezekinya sendiri”

Dalam struktur sosial masyarakat, nilai ta‘awun (saling menolong) dan
tasamuh yang kuat terlihat dalam pola interaksi seperti ini. Meskipun ada
perbedaan dalam latar pendidikan, tingkat ekonomi, dan peran sosial di antara
semua orang beragama Islam, perbedaan ini tidak menyebabkan jarak sosial.
Setiap penenun dianggap sebagai anggota keluarga besar komunitas, menurut
observasi lapangan.

Menurut Arkoun (1994), praktik sosial semacam ini menunjukkan
epistemologi Islam yang terbuka, di mana nilai-nilai Islam tidak terbatas pada
dogma, tetapi hadir dalam tindakan sosial yang mempertimbangkan pluralitas
pengalaman manusia. Dengan demikian, toleransi sosial dalam komunitas tenun
ada dalam komunikasi sehari-hari dan kerja tim, bukan sebagai konsep abstrak.
Masyarakat Pelangwot membangun solidaritas sosial berbasis spiritualitas melalui
kerja sama. Kegiatan ekonomi juga membantu memperkuat jaringan sosial dan
harmoni antarwarga.”

c. Nilai spiritualitas (kesadaran religius, doa, niat, atau makna ibadah dalam
bekerja).

Dalam tradisi menenun Pelangwot, aspek religius adalah yang paling
menonjol. Peneliti menemukan bahwa beberapa penenun mengucapkan doa atau
basmalah sebelum memulai menenun, dan beberapa bahkan mendengarkan ayat
Al-Qur'an di radio saat menenun. Kegiatan ini lebih dari sekedar kebiasaan; itu
adalah manifestasi kesadaran bahwa kerja adalah ibadah (al-‘amal "ibadah). Selama
wawancara, lbu Ernawati (37 tahun) menyatakan, “Menenun sama dengan
berdzikir: benang demi benang harus dilakukan dengan sabar. Jika hati kita bersih,
hasilnya juga akan baik. Saya selalu berharap kain ini mendapat rezeki halal.”

Ungkapan ini menunjukkan bagaimana aktivitas keuangan dan spiritual
secara alami menyatu. Sebagai manifestasi dari sains sakral yang menempatkan
manusia sebagai khalifah di bumi, Seyyed Hossein Nasr (1981) mendefinisikan
"amal shalih" sebagai tindakan yang dilakukan dengan kesadaran dan keikhlasan.
Dalam situasi ini, menenun adalah ritual spiritual yang menggambarkan prinsip

32 Heer and Nasr, XLIII.

33 Milda APRILIANA, ‘Analysis of Contemporary Islamic Thought (Critical Study of Mohammed Arkoun’s
Thought)’, Integration:  Journal ~Of Social Sciences And Culture, 2.3 (2024), 269-77
<https://doi.org/10.38142/ijssc.v2i3.228>.

23-24 Oktober 2025
1275 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

Halaman JI. A Yani 117 Surabaya  |I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

amanah, ihsan, dan syukur. Spiritualitas sosial juga mencakup kegiatan kolektif
seperti pengajian penenun dan doa bersama sebelum panen pesanan. Ini
menunjukkan bahwa masyarakat Pelangwot menggabungkan pekerjaan dan iman.
Akibatnya, nilai spiritualitas dalam tradisi tenun tidak hanya memperkuat
hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga membangun keseimbangan antara
spiritualitas dan produktivitas.

4. Bentuk Transformasi dan Tantangan di Era Digital

Dengan masuknya teknologi dan media digital, tradisi menenun Desa Pelangwot
mulai mengalami perubahan besar. Tradisi ini sebelumnya bergantung pada kerja manual
dan sistem sosial tradisional. Hasil dari observasi lapangan dan wawancara dengan
penenun dan perangkat desa menunjukkan bahwa ada perubahan dalam proses produksi,
distribusi hasil tenun, dan pemahaman masyarakat tentang tradisi itu sendiri. Namun,
transformasi ini menimbulkan tantangan baru untuk mempertahankan nilai-nilai lokal dan
kepercayaan spiritual yang telah lama menjadi dasar tradisi menenun.

a. Adaptasi terhadap teknologi (pemasaran online, pelatihan digital).

Hasil wawancara dengan perangkat desa menunjukkan bahwa sejak tahun
2022, beberapa warga dan penenun muda mulai diperkenalkan pada pelatihan
pemasaran digital melalui program pendampingan masyarakat berbasis Asset-
Based Community Development (ABCD). Melalui program ini, para penenun
didorong untuk mengenal media sosial (Facebook, Instagram, dan WhatsApp)
sebagai sarana promosi produk tenun Pelangwot ke pasar yang lebih luas.

Seorang penenun muda, Ida (24 tahun), menjelaskan dalam wawancara:

“Sekarang orang banyak lihat barang lewat HP. Kalau hanya dijual di pasar,
pembelinya sedikit. Jadi kami mulai belajar foto hasil tenun dan kirim ke grup WA
atau media sosial.”

Aktivitas seperti ini menunjukkan bahwa masyarakat Dark mulai beralih
dari ekonomi konvensional ke ekonomi digital. Adaptasi ini sejalan dengan teori
perubahan kebudayaan yang dikemukakan oleh Geertz (1973) yang menyatakan
bahwa perubahan kebudayaan berakar pada web of meaning—jaring makna yang
dapat berubah tanpa kehilangan nilai dasar. Digitalisasi dalam konteks ini tidak
hanya merupakan teknologi; itu juga merupakan cara baru untuk berkomunikasi
budaya, di mana simbol dan makna tradisi dimasukkan ke dalam ruang digital.
Namun, pengamatan peneliti menunjukkan penguasaan teknologi masih terbatas.
Peran generasi muda sebagai penghubung antara tradisi dan modernitas sangat
penting karena banyak penenun usia lanjut belum terbiasa menggunakan gawai.”*

b. Pergeseran makna dan fungsi tradisi.

Makna tradisi menenun juga berubah karena transformasi digital. Jika
dahulu, menenun dianggap sebagai warisan sakral dan religius dari leluhur, kini
bagi sebagian generasi muda, menenun hanya dianggap sebagai pekerjaan
tambahan untuk mendapatkan uang. Alfiah, |7 tahun, mengatakan saat

3 Geertz.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1276
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

diwawancarai, “Saya menenun jika ada waktu luang. Sekarang banyak teman yang
kerja di luar kota, katanya lebih cepat dapat uang”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa generasi muda mulai beralih dari
makna spiritual ke makna praktis. Meningkatnya mobilitas sosial, akses internet,
dan perubahan gaya hidup adalah faktor lain yang memengaruhi pergeseran ini.

Namun, beberapa tokoh agama dan adat berusaha mempertahankan
makna tradisi agar tetap hidup. Ustadz Musaeni (55 tahun) menyatakan dalam
wawancara:

"Kita boleh pakai teknologi, tapi jangan hilangkan adab. Menenun itu bukan
hanya cari uang, tapi latihan sabar dan dzikir dalam kerja."

Konsep Nasr (1993) menyatakan bahwa ilmu sakral—ilmu dan praktik
yang tidak terpengaruh oleh kesadaran spiritual—sangat penting. Akibatnya,
makna spiritual tenun terus dipertahankan melalui pengajaran moral dan
pembinaan keagamaan di tingkat keluarga dan komunitas, meskipun fungsi
ekonominya berubah.

c. Tantangan pelestarian nilai-nilai lokal di tengah modernisasi.

Dengan masuknya modernisasi dan teknologi digital, ada banyak peluang,
tetapi juga banyak tantangan untuk mempertahankan nilai-nilai lokal dan keyakinan
Islam yang melekat dalam tradisi menenun. Berdasarkan temuan observasi dan
wawancara dengan kepala dusun, masalah yang muncul adalah sebagai berikut:

1) Karena mereka lebih tertarik pada pekerjaan instan di luar desa, minat
generasi muda untuk belajar menenun menurun.

2) Karena beberapa penenun mulai bekerja secara individual dengan pesanan
online daripada gotong royong, tergerusnya kebersamaan sosial.

3) Interaksi sosial telah berubah, sebagian besar beralih ke media digital.

Tetapi ada beberapa warga yang berusaha menyeimbangkan tradisi dan
inovasi. BUMDes Tenun Pelangwot direncanakan untuk meningkatkan ekonomi
dan melestarikan nilai budaya lokal. Ini dimulai oleh pemerintah desa dan
komunitas penenun. Menghasilkan lebih banyak uang bukanlah satu-satunya tujuan
program; itu juga membantu menjaga moral kerja, spiritualitas, dan ikatan kolektif
selama proses produksi. Kondisi ini, menurut Arkoun (1984), menunjukkan
bagaimana nilai Islam diinterpretasikan kembali dalam konteks modern, di mana
tradisi lokal dapat berinteraksi dengan perubahan sosial tetapi tetap
mempertahankan makna utamanya. Penjagaan nilai-nilai tradisi menenun di
Pelangwot bukanlah konservasi masa lalu. Sebaliknya, itu membangun hubungan
makna agar tetap relevan dengan masa kini.

Pembahasan

Hasil penelitian ini diintegrasikan antara teori dan ide Islam. Fokus analisis adalah
untuk menunjukkan bahwa tradisi tenun masyarakat Pelangwot adalah sarana untuk
moral sosial, etika kerja, dan spiritualitas Islam lokal. Praktik budaya ini dilihat sebagai
representasi dari hubungan harmonis antara manusia, kerja, dan Tuhan dalam kehidupan
sehari-hari melalui pendekatan etnografi sosial Islami.

23-24 Oktober 2025
1277 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

Halaman JI. A Yani 117 Surabaya  |I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

I. Tradisi Tenun sebagai Representasi Etika Kerja Islami
a. Analisis Nilai Ikhtiar, Amanah, dan lhsan dalam Perilaku Penenun

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa setiap Proses menenun di
Pelangwot memiliki nilai moral dan spiritual yang mendalam. Menenun bukan
hanya tindakan ekonomi tetapi juga ekspresi dari nilai-nilai Islam seperti ikhtiar
(usaha sungguh-sungguh), amanah (tanggung jawab moral dan profesional), dan
ihsan (pengabdian dengan kualitas terbaik). Dengan penuh kesabaran, para
penenun mengolah benang menjadi kain, menunjukkan nilai kerja keras. Ini
sejalan dengan apa yang dikatakan Allah SWT dalam Surat An-Najm [53]: 39:

Ioake o ) gaiBll Gl &5
Artinya “Dan bahwa manusia hanya memperoleh apa yang telah
diusahakannya.”

Dalam Tafsir al-Qur'dn al-‘Azim, Ibn Kathir (2000)* menyatakan bahwa
manusia tidak akan mendapatkan ganjaran atau hasil kecuali karena usaha dan
tindakan mereka sendiri. Penafsiran ini menunjukkan bahwa ada hubungan
antara kerja keras, tugas yang diberikan kepada individu, dan pahala spiritual
yang dijanjikan Allah. Dalam situasi ini, kerja bukan sekadar sarana material; itu
adalah bentuk ketaatan dan kesungguhan yang berfokus pada keberkahan.
Dalam al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Al-Qurtub**menafsirkan ayat tersebut
sebagai pesan agar orang menghindari sikap pasif dan malas karena setiap hasil
bergantung pada kesungguhan dalam beramal. Maka, dalam konteks pekerjaan
tradisional seperti menenun, bentuk nyata dari nilai ikhtiar dipahami oleh para
mufassir klasik sebagai usaha yang konsisten, sabar, dan penuh keikhlasan.

Kejujuran penenun dalam menjaga kualitas kain dan kepercayaan
pelanggan menunjukkan nilai amanah. Amanah juga berarti tanggung jawab
terhadap alat, bahan, dan waktu kerja. Dalam kasus menenun, pekerjaan itu
bukan sekadar mencari uang tetapi juga cara untuk mendekatkan diri kepada
Allah, atau tagarrub ilallah. Rasulullah SAW telah berkata :

ALY Gy ¥

“Tidak sempurna iman seseorang hingga ia amanah dalam setiap
urusannya.” (HR. Ahmad, no. 12565).”

Hadis ini menunjukkan bahwa sikap amanah diperlukan untuk keimanan
yang sempurna. Salah satu cabang utama iman, menurut al-Ghazali dalam Ihya'
"Ulim al-Din," adalah amanah, yang menunjukkan tanggung jawab seseorang
terhadap Allah, masyarakat, dan dirinya sendiri.

3 ‘Umar ibn Kathir, Tafsir Al-Qur'an Al-'Azim (Beirut: Dar al-Fikr al-Arabi, Beirut, 1970).

% Jmam Abi ‘Abd Allzh Muhammad ibn Ahmad al-Ansari Al-Qurtubi, ‘Al-Jami‘ Li Ahkam Al-Qur’an Wa
Al-Mubayyin Lima Tadammanahu Min as-Sunnah Wa Ay Al-Furgan’ (Dar al-Kutub al-’limiyah (Beirut),
2020), p. 12.

37 Ahmad ibn Hanbal, ‘Al-Musnad’ (Beirut: Mu’assasat al-Risalah.), p. (Vol. 3, 135, No. 12565).

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1278
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

Namun, ihsan juga penting karena menjadi dasar dari etika kerja Islam,
yang berarti melakukan pekerjaan dengan niat ibadah dan menghasilkan karya
terbaik. Rasulullah SAW mengatakan:

sl 08 e oy 8l &)

“Sesungguhnya Allah telah menetapkan ihsan atas segala sesuatu,” kata

HR. Muslim, no. 1955.

Konsep ihsan adalah kesadaran bahwa setiap tindakan harus dilakukan
seolah-olah seseorang melihat Allah, sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril.
Menurut buku Knowledge and the Sacred karya Seyyed Hossein Nasr (1981),
ihsan menunjukkan dimensi keindahan (al-jamal) dan kesadaran spiritual
(ma‘rifah) dalam tindakan manusia. Menenun adalah tindakan yang lebih dari
sekadar keterampilan teknis; itu adalah ekspresi keindahan spiritual yang
dikombinasikan dengan keyakinan dan komitmen terhadap Sang Pencipta. Oleh
karena itu, tindakan penenun di Pelangwot menunjukkan bahwa etika kerja
Islam memiliki dimensi spiritual, moral, dan estetik yang harmonis. Fondasi etik
ikhtiar, amanah, dan ihsan mendorong mereka untuk menggabungkan seni,
kerja, dan iman dalam satu kesatuan yang utuh.

. Penafsiran Nilai Pengendalian Diri Berdasarkan Ajaran Islam

Menenun dalam masyarakat Pelangwot adalah latihan spiritual yang
menuntut mujahadah al-nafs—pengendalian diri fisik dan emosional. Untuk
menghasilkan karya terbaik, para penenun harus menahan lelah, tetap teliti, dan
menunda kepuasan. Salah satu firman Allah SWT adalah:

pdall a5 B e fgladl g AT ekl

“.... Dan orang-orang yang menahan amarahnya dan memaafkan orang lain;

Allah mencintai orang-orang yang berbuat kebajikan.” (QS. Ali ‘Imran [3]: 34).

Ayat ini menggambarkan tingkat akhlak spiritual tertinggi seorang mukmin,
menurut Al-Qurtubi (1994). Frasa "1l (uLlK 5" berarti orang yang menahan
luapan amarahnya walaupun mampu membalas, sedangkan "3 & Gl 3"
menunjukkan tingkatan lanjutan dari kesabaran, yaitu memaafkan dengan
lapang hati. "Menahan amarah adalah akhlak orang yang berilmu dan berakal,
sedangkan memaafkan adalah akhlak orang saleh yang telah menundukkan
hawa nafsunya.”® Sedangkan Sebagaimana dijelaskan oleh Ibn Kathir (2000),
ayat ini dimaksudkan untuk memuji orang-orang yang mampu menahan amarah
ketika mereka dizalimi atau diperlakukan dengan cara yang tidak adil serta
memutuskan untuk memaafkan karena mengharapkan ridha Allah.*

Dalam konteks etnografi sosial, kesabaran dan ketekunan para penenun
menjadi ekspresi nyata dari tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Menurut Clifford
Geertz (1973), menenun adalah tindakan simbolik yang mengandung makna
sosial dan religius yang dihayati oleh komunitas. Aktivitas ini menunjukkan

38 Al-Qurtubi. 206-207
39 Kathir. H.82

Halaman

23-24 Oktober 2025
1279 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

bagaimana masyarakat mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kebiasaan
kerja mereka, mengubah pekerjaan menjadi ibadah dan pekerjaan menjadi
ibadah.

Menurut Mohammed Arkoun (1994), praktik pengendalian diri
menunjukkan jenis epistemologi Islam yang terbuka, di mana ajaran agama
dihidupkan melalui tindakan sosial yang reflektif dan plural dan bukannya secara
dogmatik (Utomo, Marhumah, & Karwadi, 2023). Dalam konteks ini,
masyarakat Pelangwot menunjukkan jenis Islam praktis, yaitu Islam yang
didasarkan pada pekerjaan, kebersamaan, dan solidaritas sosial. Jadi, dalam
tradisi tenun, mujahadah al-nafs berfungsi sebagai fondasi spiritual yang
menggabungkan moralitas Islam dan etika kerja dalam kehidupan ekonomi
masyarakat.*’

2. Nilai Toleransi dalam Konteks Sosial Budaya Islami
a. Toleransi Sosial dalam Kehidupan Komunitas Tenun

Penelitian menunjukkan bahwa komunitas penenun Pelangwot sangat
toleran dan kohesif. Tasamuh (toleransi) dan ukhuwah (persaudaraan)
diwujudkan dalam aktivitas gotong royong, seperti meminjam alat tenun tanpa
pamrih, berbagi bahan benang, atau membantu satu sama lain saat ada pesanan
besar. Nilai-nilai ini adalah manifestasi nyata dari etika Islam yang ada di
masyarakat, bukan sekadar taktik sosial.

Nilai-nilai ini dalam Islam sejalan dengan firman Allah SWT.:
S0 0 10 a5 ol 53015 A0 e 1555065 5 G 5 Dl e 15550555
sl
“Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.” (QS. Al-Maidah [5]: 2).

Ayat ini menjadi landasan moral sosial, menurut Al-Qurtubr (1994), yang
memerintahkan setiap Muslim untuk membantu dalam kebaikan (al-birr) dan
ketaatan kepada Allah (al-taqwa), sementara melarang kerja sama dalam dosa
(ithm) dan permusuhan (udwan). la menjelaskan bahwa ta‘awun mencakup
dukungan moral, spiritual, dan sosial yang memperkuat hubungan antar individu
di masyarakat, selain bantuan fisik.* Menurut Ibn Kathir (2000), ayat ini
menekankan ide tentang solidaritas sosial Islam: umat diminta untuk membantu
satu sama lain dalam hal-hal baik yang mendekatkan diri kepada Allah,
sementara mereka dilarang membantu dalam hal-hal yang merusak
masyarakat. la juga mengatakan bahwa al-taqwa adalah menjauhi perbuatan
jahat, dan al-birr mencakup seluruh amal saleh.”

Nilai tolong-menolong (ta‘awun) inilah yang mengikat masyarakat
Pelangwot dalam relasi sosial egaliter. Mereka memandang kerja kolektif bukan

4 K Utomo, S. T., Marhumah, M., & Karwadi, ‘Magnum Opus of Mohammed Arkoun: Cultural Resilience
Amidst Pluralism. Jurnal lhya Al-Arabiyah’, 5(2).

4 Al-Qurtubi. 46-47

“2 Kathir. 25

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1280
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

Halaman

hanya demi efisiensi, tetapi juga sebagai bentuk ibadah sosial. Nilai ta‘awun yang
ditunjukkan oleh komunitas tenun Pelangwot adalah contoh internalisasi ajaran
Qur'ani dalam kehidupan ekonomi dan sosial dalam kerangka etnografi sosial.
Mereka bekerja secara kolektif bukan hanya untuk meningkatkan efisiensi
produksi, tetapi juga sebagai bentuk spiritualitas sosial, di mana kolaborasi
dianggap sebagai amal shalih dan ibadah.

Oleh karena itu, praktik menenun berfungsi sebagai tempat penerapan
nilai-nilai tasamuh, ukhuwah, dan ta‘awun, sebagaimana disebutkan dalam Al-
Ma'idah [5]: Nilai ini menunjukkan bahwa toleransi sosial Islam diwujudkan
melalui tindakan yang meningkatkan solidaritas dan keseimbangan sosial.

Hubungan antara Tasamuh dan Praktik Kerja Bersama

Dalam Islam, konsep tasamuh, atau toleransi, berarti menerima perbedaan
antara agama dan orang lain, serta toleransi sosial yang mengakui perbedaan
status, peran, dan kemampuan setiap orang dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai
ini tercermin dalam komunitas penenun Pelangwot, di mana perempuan, laki-
laki, dan tokoh agama bekerja sama secara egaliter tanpa diskriminasi peran.
Pola ini menunjukkan jenis ukhuwah insaniyyah, atau persaudaraan
kemanusiaan, yang berbasis pada keadilan dan rasa hormat satu sama lain.

Allah SWT dalam Al-Qur‘an berfirman tentang prinsip tasamuh ini memiliki
dasar yang kuat dal QS. Al-Hujurat: 13

& de & ) &

513063 5 Uals Jilaa 5 il 5 (o a0 0l L

“ Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan membuat kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar
kamu saling mengenal”

Menurut ayat ini, perbedaan sosial adalah hasil dari kehendak llahi untuk
membangun saling pengertian (ta'aruf), bukannya hierarki atau ketidaksamaan.
Oleh karena itu, kerja sama yang dilakukan oleh masyarakat Pelangwot
menunjukkan prinsip Qur'ani ini—di mana keragaman peran sosial
memperkuat solidaritas dan keseimbangan sosial.

Ayat ini, menurut Al-Qurtubi (1994), menunjukkan kesetaraan spiritual
dan sosial setiap orang karena ketakwaan adalah ukuran kemuliaan, bukan
status sosial atau keturunan. Sementara itu, Ibn Kathir (2000) menyatakan
bahwa ayat ini menolak semua jenis diskriminasi sosial, menekankan bahwa
takwa adalah satu-satunya cara kemuliaan di sisi Allah, bukan status sosial atau
jenis kelamin.

Menurut Mohammed Arkoun (1994), epistemologi Islam yang terbuka
(open Islamic epistemology) mencerminkan praktik sosial yang mengandung
nilai tasamuh dan ta‘awun. Dalam perspektif ini, Islam dilihat sebagai ruang
pengetahuan yang dinamis yang menghargai peran manusia dan pluralitas
budaya, dan bukannya sistem dogmatis. Arkoun menegaskan bahwa toleransi
dalam Islam berasal dari rasionalitas etis, yaitu kemampuan manusia untuk

23-24 Oktober 2025
1281 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

menafsirkan wahyu dengan mempertimbangkan masyarakat mereka. Jadi,
kerja bersama di Pelangwot adalah praktik epistemologi Islam di mana nilai-nilai
spiritual diterjemahkan dalam harmoni sosial dan kerja sama yang
menghormati.

Dari perspektif etnografi, praktik kerja kolektif menunjukkan bahwa
tasamuh bukan sekadar konsep moral; itu adalah spiritualitas sosial yang hidup
yang memadukan iman, kerja, dan kebersamaan dalam aktivitas sehari-hari.
Oleh karena itu, kerja sama komunitas Pelangwot dapat dianggap sebagai
penerapan nilai tasamuh sosial. Perbedaan dalam kemampuan, status sosial,
atau jenis kelamin tidak menimbulkan ketimpangan; sebaliknya, mereka
meningkatkan rasa memiliki dan solidaritas. Dalam ajaran Islam, ideal sosial
muijtama‘ muta‘awin—masyarakat yang saling membantu—merefleksikan nilai
ini.

3. Etnografi Tenun sebagai Cermin Kehidupan Sosial Islami Lokal

Kohesi

a. Tradisi Tenun sebagai Mekanisme Sosial untuk Menjaga Harmoni dan

Menenun di Pelangwot adalah praktik sosial dan moral yang membantu
masyarakat tetap rukun dan bersatu. Proses menenun bersama, mulai dari
menyiapkan bahan, menggulung benang, hingga membuat kain, menanamkan
rasa memiliki, tanggung jawab, dan kolaborasi spiritual di antara para penenun.
Setiap benang yang saling terkait berfungsi sebagai metafora hubungan sosial,
yaitu hubungan yang membentuk jaringan kehidupan komunal. Clifford Geertz
(1973) melihat praktik tradisional sebagai "bahasa simbolik" (symbolic language)
yang menyampaikan makna budaya dan struktur nilai masyarakat. Geertz
menafsirkan menenun sebagai jaring makna (web of meaning) yang
membentuk dan memelihara tatanan sosial.

Pada surat Al-Ma'idah [5]: 2 yang artinya “Dan tolonglah kamu dalam
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan kebencian.

Al-Qurtubt (1994) menyatakan bahwa kohesi sosial adalah dasar untuk
membangun masyarakat yang adil dan beradab. Ta'awun mencakup bantuan
fisik serta keterlibatan moral dan spiritual dalam menjaga keseimbangan sosial.
Namun, Ibn Kathir (2000) menafsirkan ayat ini sebagai dasar etika sosial Islam
dan menekankan betapa pentingnya kerja kolektif sebagai cara untuk mencapai
takwa dan kesejahteraan bersama. la menyatakan bahwa "al-birr mencakup
seluruh amal kebajikan, sedangkan al-taqwa adalah penjaga moral dalam
tindakan sosial."

Oleh karena itu, menenun di Pelangwot dapat dianggap sebagai
mekanisme sosial yang berbasis spiritualitas yang menyatukan individu dalam
jaringan kerja yang signifikan. Konsep tawhid—kesatuan dalam keberagaman
peran dan fungsi—diwakili oleh simbolisme benang yang terjalin. Sebagaimana
prinsip ta‘awun fi al-birr wa al-taqwa, masyarakat menegakkan harmoni sosial
melalui kerja sama yang dilakukan dengan amanah dan kesabaran. Tradisi ini

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1282
JI. A. Yani | |7 Surabaya



AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur'ani diterapkan dalam budaya,
menjadikan menenun sebagai ibadah sosial yang menciptakan keharmonisan
dan kedamaian di masyarakat.

. Peran Tokoh Agama dan Adat dalam Menjaga Nilai Islam Kontekstual

Tokoh agama dan adat memainkan peran penting dalam menjaga bahwa
pekerjaan komunitas tenun tetap bernilai religius. Mereka menjadi pengarah
moral yang menanamkan nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, dan amanah pada
setiap tindakan mereka di tempat kerja. Nilai-nilai ini bukan hanya pelajaran
moral, tetapi juga dasar spiritual yang membantu mengimbangi aspek duniawi
dan ukhrawi.

Seyyed Hossein Nasr (1981) berpendapat bahwa pekerjaan yang bernilai
ibadah adalah jika dilakukan dengan kesadaran spiritual penuh, menjadikan
setiap tindakan sebagai refleksi dari ketundukan kepada Tuhan. Nasr
menekankan bahwa penting untuk menjaga kesucian ilmu dan pekerjaan agar
manusia tidak terjebak dalam materialisme modern yang memisahkan
pengetahuan dari nilai-nilai ketuhanan.

Prinsip ini jelas terlihat dalam kehidupan masyarakat Pelangwot, di mana
tokoh agama menjaga keseimbangan spiritual pekerjaan dan mengajarkan
bahwa menenun adalah bentuk amal shalih—tindakan ibadah yang dilakukan
dengan niat dan keikhlasan (niyyah dan ikhlas). Mereka belajar bahwa
pekerjaan yang dilakukan dengan hati yang bersih dan dengan tujuan yang luhur
akan memiliki nilai yang sama dengan ibadah ritual, seperti yang dinyatakan
dalam hadis Nabi alu 5 4)le il L

A G e 280 Jee 13 End 1 )

“Sesungguhnya Allah mencintai orang yang menyempurnakan
pekerjaannya (itqan)”*

Hadis ini menyatakan bahwa salah satu manifestasi iman dan ibadah adalah
pekerjaan yang dilakukan dengan ketulusan dan kesungguhan. Tokoh agama
dan adat memastikan bahwa nilai spiritual ini terkait dengan kebiasaan ekonomi
dan budaya lokal. Ini adalah karakteristik Islam kultural, yang didefinisikan
Arkoun sebagai "Islam historis yang terus menafsirkan wahyu dalam ruang
kehidupan manusia" (Arkoun, Rethinking Islam, 1994).

Oleh karena itu, komunitas tenun Pelangwot menunjukkan jenis Islam
yang transformatif dan kultural di mana ajaran agama tidak hanya diingat tetapi
juga dihidupkan melalui tindakan sosial yang penting. Menenun menjadi ruang
pertemuan antara agama dan kebudayaan, spiritualitas dan produktivitas, dan
iman dan kerja.

4. Integrasi Nilai Lokal dan Islam Menuju Harmoni Global

“ A dan moderasi beragama. Al-Bayhaqf, ‘Syu‘ab Al-Tman’ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1986), p. Vol.
4,334, No. 5313.

Halaman

23-24 Oktober 2025
1283 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

a. Sintesis antara Kearifan Lokal dan Etika Islam

Dalam tradisi tenun, nilai-nilai seperti ketekunan, kebersamaan,
keikhlasan, dan kesucian kerja mewujudkan integrasi harmonis antara kearifan
lokal dan etika Islam. Tradisi ini menunjukkan bahwa ajaran Islam tidak terpisah
dari budaya, tetapi hidup di dalamnya dan membentuk sistem moral yang unik.
Dalam kasus ini, menenun berfungsi sebagai sarana pendidikan sosial dan
spiritual yang menunjukkan nilai-nilai Islam melalui tindakan sehari-hari. prinsip
akhlaq al-karimah—moral luhur—menekankan kejujuran, kesabaran, dan
tanggung jawab.

Prinsip ini sejalan dengan sabda Nabi alu s 4de & L

“Sesungguhnya Allah mencintai orang yang melakukan sesuatu dengan
sempurna (itgan).

Hadis ini menunjukkan bahwa pekerjaan yang dilakukan dengan penuh
kesungguhan (itqan) adalah jenis ibadah yang dicintai Allah. Dalam tradisi tenun,
nilai ini ditunjukkan oleh ketelitian, keindahan, dan pengendalian diri penenun

saat mereka mengerjakan pekerjaan mereka. Semua sifat ini merupakan amal
shalih.

Seyyed Hossein Nasr (1981) menyatakan bahwa Islam melihat kerja
sebagai ekspresi spiritualitas manusia yang sadar akan amanah Tuhan, bukan
hanya sebagai aktivitas ekonomi. Dia percaya bahwa setiap tindakan manusia
memiliki potensi sakral jika dilakukan dengan kesadaran dan niat yang benar.
Pandangan bahwa kerja adalah jalan penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) ditemukan
dalam praktik kerja kolektif di Pelangwot, yang didasarkan pada prinsip ikhlas
dan amanah. Dalam The Interpretation of Cultures, Clifford Geertz (1973)
mengatakan bahwa praktik budaya seperti menenun membentuk sistem simbol
sosial melalui "jaring makna", atau web makna. Simbolisme ini dalam konteks
Islam kultural menunjukkan bagaimana masyarakat menafsirkan nilai religius
melalui kebiasaan lokal. Ahmed Arkoun (1994) menyatakan bahwa Islam
memiliki epistemologi yang terbuka karena menghargai pluralitas budaya serta
interpretasi manusia terhadap wahyu. Ketika nilai-nilai Islam memengaruhi
tradisi lokal, mereka dipandang sebagai ekspresi iman yang kontekstual dan
logis daripada sebaga Islam kultural—yang hidup dalam tindakan sosial, moral,
dan ekonomi—ditunjukkan oleh sintesis antara kearifan lokal dan etika Islam
pada masyarakat tenun Pelangwot. Dalam proses menenun, nilai gotong
royong, disiplin, dan ketelitian mencerminkan itqan al-‘amal (kesempurnaan
kerja), sementara kerja sama tim mereka mencerminkan ta‘awun fi al-birr wa
al-taqwa (kerja sama dalam kebaikan dan takwa; QS. Al-M&’idah [5]: 2, Jadi,
tradisi menenun menjadi contoh moderasi agama dan pendidikan karakter yang
menyeimbangkan produktivitas dan spiritualitas. la menekankan bahwa budaya
dan agama dapat bekerja sama untuk membentuk masyarakat yang produktif,
berakhlak, dan berkeadaban, tidak penyimpangan.

b. Relevansi Nilai Tenun terhadap Islam Rahmatan lil ‘Alamin dan
Pembangunan Global

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1284
JI. A. Yani | |7 Surabaya




AnColis “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th @ and Tolerance in Islamic Scholarship™
ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

Tradisi menenun dalam masyarakat Pelangwot mewakili aktivitas ekonomi
dan estetika serta etika spiritual Islam yang menyeimbangkan produktivitas dan
kesadaran sosial. Sabr (kesabaran), amanah (tanggung jawab), dan itqan al-
‘amal (kesempurnaan kerja) diajarkan dalam setiap tahap proses menenun, dari
menyiapkan benang hingga merangkai motif.

Menurut firman Allah SWT, konsep rahmatan lil 'alamin sesuai dengan nilai-
nilai Islam dalam QS. QS. Al-Anbiya’ [21]: 107

palladl 25 W) @il g

"Dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) melainkan untuk menjadi
rahmat bagi semua makhluk.".

Menurut Al-Qurtubr (1994), kata rahmah dalam ayat ini mencakup segala
bentuk kebaikan universal, termasuk keadilan sosial, kasih sayang antarumat,
dan pengelolaan bumi yang bijaksana. la menyatakan bahwa risalah Nabi L=
alus ade 4l ditujukan untuk semua makhluk, termasuk manusia, hewan, dan
alam semesta. Namun, rahmatan lil ‘dlamin berarti pesan Islam bersifat luas
dan universal, membantu semua orang melalui keadilan, kedamaian, dan
kesejahteraan sosial (Ibn Katir, 2000).

Dalam konteks ini, tradisi tenun Lamongan berfungsi sebagai manifestasi
sosial dan ekonomi dari rahmatan lil'alamin Islam. Aktivitas menenun
menunjukkan keseimbangan antara kerja keras (juhd), spiritualitas (tazkiyah al-
nafs), dan tanggung jawab sosial. Keseimbangan ini menunjukkan bagaimana
ajaran Islam diimplementasikan dalam budaya—sebuah bentuk Islam kultural
yang membawa rahmat dalam kehidupan sehari-hari. Tenun bukan sekadar
membuat kain; itu adalah bentuk pengabdian kepada Tuhan dan pelayanan
kepada orang lain, yang sejalan dengan visi Qur'ani tentang manfaat universal.

Relevansi di seluruh dunia dan Pembangunan Berkelanjutan Prinsip
keberlanjutan, kolaborasi, dan kesadaran spiritual adalah prinsip yang relevan
dengan paradigma pembangunan berkelanjutan. Beberapa nilai Islam dalam
tradisi tenun sejalan dengan pilar SDGs, seperti:*

1) Tujuan 8: Pekerjaan yang layak dan pertumbuhan ekonomi—kerja
tenun dilakukan dengan etos itqan dan keadilan.

2) Tujuan 12 adalah konsumsi dan produksi berkelanjutan, yang
berarti penggunaan bahan lokal secara bijaksana tanpa mengeksploitasi alam.

3) Tujuan 16: Gotong royong memperkuat kohesi sosial melalui
perdamaian, keadilan, dan kelembagaan yang kuat.

Sebagaimana dijelaskan dalam Religion and the Order of Nature oleh
Seyyed Hossein Nasr (1996), manusia hanya dapat mencapai pembangunan
berkelanjutan jika mereka mengembalikan aspek spiritualnya terhadap alam
dan pekerjaan mereka. Menurutnya, ekologi spiritual Islam menekankan
pentingnya tanggung jawab moral terhadap Bumi, yang diberikan oleh Tuhan.

* United Nations, ‘Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development’, New York:
United Nations, 2015.

Halaman

23-24 Oktober 2025
1285 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JIl A. Yani 117 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

Tradisi tenun Lamongan menjadi mikro-dunia Islam rahmatan lil'alamin
yang menggabungkan spiritualitas, produktivitas, dan harmoni lingkungan. la
menunjukkan bahwa kearifan lokal yang diilhami oleh agama Islam dapat
berfungsi sebagai contoh pembangunan berkelanjutan yang didasarkan pada
nilai-nilai rahmah dan keadilan sosial.

KESIMPULAN

Penelitian etnografi sosial Islami terhadap tradisi tenun di Desa Pelangwot,
Kecamatan Laren, Kabupaten Lamongan, menunjukkan bahwa aktivitas menenun bukan
hanya praktik ekonomi, tetapi juga ekspresi nilai-nilai Islam dalam kehidupan sosial-budaya
masyarakat lokal. Melalui pendekatan kualitatif deskriptif-interpretatif, ditemukan bahwa
tradisi ini menyatukan tiga dimensi penting: etika kerja, moral sosial, dan spiritualitas
religius.

Pertama, tradisi tenun menjadi representasi etika kerja Islami yang menonjolkan
nilai ikhtiar, amanah, dan ihsan. Para penenun bekerja dengan kesungguhan dan tanggung
jawab moral, menenun dengan niat ibadah, serta menjaga kualitas hasil sebagai bentuk
tanggung jawab terhadap Allah dan sesama manusia. Nilai pengendalian diri dalam
menenun mencerminkan mujahadah al-nafs (pengendalian diri) yang menjadi fondasi
spiritual dalam ajaran Islam.

Kedua, tradisi tenun menumbuhkan nilai toleransi sosial dan solidaritas komunitas.
Aktivitas gotong royong, saling membantu antarpenenun, dan hubungan harmonis dengan
tokoh agama mencerminkan praktik nyata dari tasamuh dan ukhuwah Islamiyah.
Komunitas tenun berfungsi sebagai ruang sosial di mana kebersamaan, keadilan, dan saling
menghormati menjadi dasar harmoni sosial.

Ketiga, dalam perspektif etnografi sosial Islami, tradisi tenun Pelangwot berperan
sebagai mekanisme sosial yang menjaga kohesi dan integrasi nilai Islam kontekstual.
Melalui bimbingan tokoh agama dan adat, tradisi ini berfungsi sebagai sarana pendidikan
moral dan spiritual yang menumbuhkan karakter religius dan produktif.

Keempat, di tengah tantangan era digital, tradisi tenun memperlihatkan
kemampuan beradaptasi tanpa kehilangan nilai-nilai dasar. Transformasi digital dalam
pemasaran dan pelatihan teknologi memberi peluang ekonomi baru, sementara
pelestarian makna spiritual tetap dijaga melalui refleksi keagamaan dan penguatan
komunitas. Hal ini menunjukkan bahwa modernisasi dapat berjalan berdampingan dengan
spiritualitas, selama masyarakat memiliki kesadaran nilai yang kuat.

Akhirnya, tradisi tenun Lamongan dapat dipahami sebagai living ethics — etika
Islam yang hidup di tengah masyarakat. la mengajarkan keseimbangan antara kerja dan
ibadah, antara keterampilan dan kesadaran spiritual, serta antara budaya lokal dan nilai-
nilai universal Islam. Tradisi ini membuktikan bahwa Islam rahmatan lil ‘alamin dapat
diwujudkan melalui tindakan sosial yang sederhana, namun penuh makna dan keberkahan.

DAFTAR PUSTKA

Al-Bayhaqi, A dan moderasi beragama., ‘Syu‘ab Al-Iman’ (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘lImiyyah, 1986), p. Vol. 4, 334, No. 5313

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1286
JI. A. Yani | |7 Surabaya




@ “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th *=g—=  and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE  Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
for Muslim Scholars

Al-Qurtubt, Imam Aba ‘Abd Allah Muhammad ibn Ahmad al-Ansari, ‘Al-Jami‘ Li Ahkam
Al-Qur’an Wa Al-Mubayyin Lima Tadammanahu Min as-Sunnah Wa Ay Al-Furqan’
(Dar al-Kutub al-’limiyah (Beirut), 2020), p. 12

Alfitri, Bahya, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in
Lombok Article Information’, Mandalika Journal of Economics and Business (MJEB),
| (2024), 84-89

, ‘Empowerment of Women in the Rattan and Ketak Handicraft Industry in
Lombok Bahya Alfitri’, Airlangga Development Journal, 9 (2025), 21-33
<https://doi.org/10.20473/adj.v9il .49544 >

Ananda, Fransiska Yusi, lka Rahmatika Chalimi, and Edwin Mirzachaerulsyah, ‘lkat
Weaving Dayak Desa: The Meaning of Local Wisdom Values in Ensaid Panjang
Village’, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 15 (2024), 557-67
<https://doi.org/10.264 18/j-psh.v15i2.77491 >

APRILIANA, Milda, ‘Analysis of Contemporary Islamic Thought (Critical Study of
Mohammed Arkoun’s Thought)’, Integration: Journal Of Social Sciences And Culture,
2 (2024), 269-77 <https://doi.org/10.38142/ijssc.v2i3.228>

Aprilla Intan Fatima, Susi Hardjati, ‘Community Based Tourism as a Strategy for
Empowerment and Community Welfare Improvement in Bandar Kidul Weaving
Village, Kediri’, Artikel, 16 (2025), 2025
<https://jkp.ejournal.unri.ac.id/index.php/JKP/article/view/8845 >

Arkoun, Mohammed, ‘The Struggle for Humanism in Islamic Contexts’, Journal of
Levantine Studies Summer, No. I, Pp. 153-170, 2011, x

Chrysanti Angge, IndahChrysanti Angge, I., ‘Pengembangan Desain Motif Tenun Ikat Di
Ud Paradila Lamongan’, Jurnal Seni Rupa, 10 (2022), 63-73
<http://ejournal.unesa.ac.id/index.php/va/article >

Cooper, Robert E. White & Karyn, ‘Ethnographic Inquiry’, Springer Link, First Onli (2022)

Desa, Perangkat, ‘Data Desa’, Desa Pelangwot, 2020, p. 10

Firmando, Harisan Boni, ‘Kearifan Lokal Tenun Tradisional Ulos Dalam Merajut Harmoni
Sosial Di Kawasan Danau Toba’, JSDS: Jurnal Sosiologi Dialektika Sosial, | (2021), 2

Geertz, Clifford, ‘Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Culture [19737,
Readings for a History of Anthropological Theory, Sixth Edition, 2021, 302-6

Hanbal, Ahmad ibn, ‘Al-Musnad’ (Beirut: Mu’assasat al-Risalah.), p. (Vol. 3, 135, No.
12565)

Heer, Nicholas, and Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Philosophy East and
West, 1993, XUl <https://doi.org/10.2307/1399476>

Hidatar, Arif, Wawancara, 2025

Hidayat, Thaufiq, Imam Igbal, and Vikri Hamzah, ‘Journal of Malay Islamic Studies ( JMIS
) Bridging Spirituality and Ecology: An Analysis of the Rimbo Concept in
Minangkabau Culture’, 7 (2025), 12-24

li, B A B, and Tinjauan Pustaka, ‘BAB Il Tinjauan Pustaka BAB Il TINJAUAN PUSTAKA
2.1°,2002, 1-64

Kathir, ‘Umar ibn, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim (Beirut: Dar al-Fikr al-Arabi, Beirut, 1970)

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 1287 JI.A. Yani 117 Surabaya ]I Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS

Dari Tradisi Tenun Lokal Menuju Harmoni Global
ANNUAL CONFERENCE
Siti Fahimah - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslfimcgchomc-s

Masyhuri, M, S Suud, and M llyas, ‘Kearifan Lokal Suku Sasak Dan Potensinya Sebagai
Sumber Belajar Sosiologi SMA’, Jurnal limiah Profesi Pendidikan, 10 (2025), 964-74

Nations, United, ‘Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable
Development’, New York: United Nations, 2015

Obadia, Lionel, CLIFFORD GEERTZ Interprétation et Culture, 2022
Rudnyckyj, Daromir, Spiritual Economies: Islam, Globalization, and the Afterlife of

Development (Cornell University Press, 2020)
<https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id =nfytDWAAQBA|]&redir_esc=
y>

Sari, Darwan, ‘Sistem Sosial Budaya Indonesia’, in  Education, 2025
<https://books.google.co.id/books?hl=en&Ir=&id = G8pxEQAAQBA]&redir_esc
=y>

Semuel, Hatane, Yenni Mangoting, and Saarce Elsye Hatane, ‘The Interpretation of
Quality in the Sustainability of Indonesian Traditional Weaving’, Sustainability
(Switzerland), 14 (2022) <https://doi.org/10.3390/sul41811344>

Soomro, Ali Nawaz, ‘Exploring the Employment Ethics in Working Place and
Professionalism At Work : An Islamic Perspective’, 03 (2025), 2755-61

Spradley, James P., The Ethnographic Interview (Long Grove, lllinois: Waveland Press,
2016)

Utomo, S. T., Marhumah, M., & Karwadi, K, ‘Magnum Opus of Mohammed Arkoun:
Cultural Resilience Amidst Pluralism. Jurnal Ihya Al-Arabiyah’, 5(2)

Wardana, Wisnu Febri Wardana, ‘Weaving Threads of Sustainable Tourism Unveiling the
Entrepreneurial Tapestry of Tenun in Sumba Timur NTT’, Lingcure, Vol. 9 No.
(2025)
<https://www.lingcure.org/index.php/journal/article/view/2307?utm_source>

Wijayanti, Lucky, and Fakhriati Fakhriati, ‘Rock on the Java Coast: Reproduction of
Gedhog Woven Batik Culture amidst Global Fashion Development (Tuban
Community Life Ritual Media)’, Cogent Arts and Humanities, |1 (2024)
<https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2287858>

Zulwiddi, Neka, Zulfani Sesmiarni, and Damarkunsi Maja Sius, ‘Quality Management
Patterns in Islamic Education to Enhance Students’ Competencies’, At-Ta’lim :
Media Informasi Pendidikan Islam, 23 (2024), 308
<https://doi.org/10.29300/attalim.v23i2.6463 >

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Halaman 1288
JI. A. Yani | |7 Surabaya




