
 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1225 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI):  

Integrasi Local Wisdom dalam Perkembangan Hukum Ekonomi 
Islam 

 

Ahmad Badrut Tamam 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

a.badruttamam@iai-tabah.ac.id 

 

Abstract: The purpose of this paper is to examine the possibilities of 
incorporating local knowledge, local culture and traditions, and norms, into 
the Indonesian National Sharia Council (DSN-MUI) fatwa making process. 
This study aims to assess the legal structure of the fatwas issued by DSN-
MUI and examine the possibilities for them to be realigned within the socio-
cultural setting of Indonesia. This research employed qualitative research 
with a normative-juridical approach combined with doctrinal analysis on the 
fatwas and socio-legal analysis to contextualize their applicability within 
Indonesian social reality. It analyzed the DSN-MUI fatwas particularly on 
Islamic economic transactions, local wisdom, and the legal doctrine of ‘urf 
as a source of Islamic law. The research results showed the DSN-MUI 
fatwas has been valuable for Islamic finance industry, yet, the need for 
further reorientation on the stated fatwas is necessary. The research result 
should be re-embedded, in legal construction, and community level 
applicability discussed on the need for the re-interpretation of the sources 
of Islamic law to institute wisdom of the community to be embraced in 
economic product. This paper argues the need for further integration to 
enhance Islamic economic law to be more contextual and localized. This 
integration, he argues, would be ultimately necessary. 

Keywords: Fatwa, Indonesian National Sharia Council (DSN-MUI), 
integrating, Local Wisdom, Islamic Economic Law, ‘urf 

 

PENDAHULUAN 

Islam tidak hanya mengatur masalah teologis dan moral, tetapi juga terdiri dari 
sistem hukum yang mengatur berbagai aspek kehidupan. Hukum Islam telah terbukti 
mampu beradaptasi dengan perubahan ruang dan waktu. Islam yang universal membuka 
ruang terjadinya proses ijtihad dan penyesuaian ajaran dengan konteks sosial, sehingga 
hukum Islam tetap dapat relevan sepanjang masa dan dalam kondisi apapun (sholih li kulli 
zaman wa makan). Islam tidak bisa dilepaskan dari hubungan antara norma-norma syariah 
dengan kondisi sosial dan budaya lokal yang melingkupinya. Berbagai penelitian seperti 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1226 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
yang dilakukan oleh Hallaq1, Kamali2, dan An-Na’im3 menunjukkan bahwa interaksi antara 
teks syariah dan realitas sosial merupakan fondasi keberlanjutan hukum Islam dalam 
sejarah. 

Konsep ijtihad dan istinbath al-ahkam menunjukkan sifat hukum Islam yang fleksibel 
sehingga memungkinkan para ulama untuk menggali hukum dari nash sesuai konteks 
sekarang. Hukum Islam tidak selalu kaku, ia bisa beradaptasi tanpa kehilangan nilai-nilai 
universalnya. Karena itu, fatwa memiliki peran sentral dalam pengembangan hukum Islam. 
Fatwa berfungsi untuk menjawab berbagai persoalan baru yang muncul di tengah 
masyarakat yang belum diatur secara eksplisit dalam nash. Dengan adanya fatwa 
diharapkan hukum Islam dapat menjawab berbagai persoalan yang muncul di era modern. 
Fatwa merupakan bentuk nyata dari ijtihad jama’i yang mencerminkan keterlibatan para 
ulama dalam memberikan jawaban hukum atas masalah-masalah yang sedang dihadapi 
umat.  

Di Indonesia, ijtihad jama’i dijalankan salah satunya oleh Dewan Syariah Nasional – 
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), sebuah lembaga yang berwenang menetapkan 
fatwa dalam bidang ekonomi syariah. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh DSN-MUI telah 
menjadi acuan utama bagi lembaga keuangan syariah serta berkontribusi besar terhadap 
perkembangan hukum ekonomi Islam di tanah air. Namun, dalam penerapannya, sebagian 
besar fatwa DSN-MUI masih mengacu pada pendekatan fikih klasik. Hal ini 
mengakibatkan fatwa DSN-MUI belum sepenuhnya sesuai dengan kebutuhan dan situasi 
masyarakat Indonesia. Padahal, Indonesia memiliki nilai-nilai lokal yang mencerminkan 
keadilan, persatuan, dan keseimbangan, yang selaras dengan prinsip-prinsip dasar 
ekonomi syariah. Penelitian-penelitian terdahulu mengenai DSN-n MUI, misalnya oleh 
Ascarya4 dan Syafi’i Antonio5 menegaskan bahwa fatwa DSN-MUI memainkan peran 
sentral dalam standardisasi industri keuangan syariah dan menjadi dasar regulasi. Namun, 
penelitian-penelitian tersebut hanya menekankan aspek kesesuaian syariah pada tataran 
normatif fikih, bukan pada dimensi sosio-kultural atau integrasi kearifan lokal dalam 
metodologi penetapan fatwa. Di sinilah letak pentingnya artikel ini, kajian mengenai DSN-
MUI selama ini sangat normatif-tekstual dan belum banyak mengevaluasi kemungkinan 
integrasi nilai-nilai lokal (‘urf, adat, dan kearifan sosial) dalam konstruksi fatwa, padahal 
teori hukum Islam klasik maupun penelitian kontemporer misalnya Fazlur Rahman6 dan 
Wahbah al-Zuhayli7 telah menegaskan legitimasi epistemik ‘urf dalam produksi hukum. 

Di antara tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis struktur hukum fatwa 
DSN-MUI bidang ekonomi syariah dengan pendekatan normatif-juridikal dan analisis 
doktrinal. Penelitian ini juga menguji kemungkinan penyusunan fatwa DSN-MUI dengan 

 
1 Wael B Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press, 2009). 
2 Asifa Quraishi and Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, Journal of Law and 
Religion, vol. 15 (Cambridge: Islamic Texts Society, 2000). 
3 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari’a (Cambridge: 
Harvard University Press, n.d.). 
4 Ascarya, Akad Dan Produk Bank Syariah ((Jakarta: Rajawali Pers, 2011). 
5 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Sharia Dari Teori Ke Praktik (Jakarta: Gema Insani Press, 2001). 
6 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of 
Chicago Press, 1982). 
7 Wahbah Az-Zuhaili, “Ushul Al-Fiqh Al-Islamiy,” in II (Beirut: Dar al-Fikr, 2008). 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1227 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

memasukkan dimensi kearifan lokal sebagai bagian dari argumentasi hukum (‘illah) serta 
menawarkan kerangka reorientasi fatwa ekonomi syariah yang lebih kontekstual dengan 
realitas sosial Indonesia tanpa menanggalkan prinsip dasar syariah.  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-juridikal 
yaitu dengan menelaah sumber hukum primer dan sekunder terkait fatwa-fatwa DSN-
MUI. Sumber primer berupa kumpulan fatwa DSN-MUI, sedangkan sumber sekunder 
mencakup literatur fikih mu‘amalah klasik dan kontemporer, karya-karya otoritatif 
tentang ijtihad, ‘urf, dan metodologi istinbath hukum, serta kajian empiris mengenai 
praktik ekonomi syariah di Indonesia. Analisis data dilakukan melalui analisis doktrinal 
(doctrinal analysis) terhadap struktur istidlal fatwa dan analisis sosio-legal untuk 
menimbang relevansi serta kemungkinan integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam 
konstruksi normatif fatwa. Dengan kombinasi dua kerangka analisis tersebut, penelitian 
ini tidak hanya menilai basis legal formal dari fatwa tetapi juga menguji derajat kesiapan 
sosial-budaya bagi reorientasi fatwa agar lebih kontekstual. 

 

DINAMIKA PERKEMBANGAN HUKUM ISLAM DAN LOCAL WISDOM 

Ijtihad adalah usaha mujtahid menggunakan nalarnya untuk menggali hukum suatu 
masalah dari nash-nash. Ijtihad menjadi alat penting untuk menjawab berbagai masalah 
baru seperti persoalan di bidang ekonomi, sosial, dan teknologi, yang tidak pernah 
terbayangkan oleh generasi sebelumnya. Sejarah perkembangan Islam menunjukkan 
bahwa hukum Islam terus berkembang melalui adaptasi sosial yang nyata. Misalnya, ketika 
Islam masuk ke daerah dengan budaya dan adat istiadat yang berbeda, para ulama 
setempat melakukan penyesuaian dalam penerapan hukum agar sesuai dengan kondisi 
masyarakat setempat. Ketika Islam menyebar ke wilayah seperti Persia, Mesir, Afrika 
Utara, dan Asia Tenggara, hukum Islam diintegrasikan dengan hukum adat setempat dan 
praktik masyarakat. 

Dalam kajian ushul al-fiqh, urf (adat kebiasaan atau local custom) diposisikan sebagai 
salah satu faktor yang dapat mempengaruhi pembentukan dan penerapan hukum islam, 
selama kebiasaan tersebut tidak bertentangan dengan nash serta tidak mengandung unsur 
yang secara jelas diharamkan oleh syara’ dan tidak mengakibatkan kerusakan (mafsadah), 
sebaliknya mengandung kemanfaatan (maslahah) yang lebih besar.8 Keberadaan urf 
sebagai sumber hukum islam diakui oleh para mujtahid dan otoritas hukum klasik. 
Pengakuan terhadap urf menegaskan bahwa hukum Islam tidak bergerak dalam ruang 
hampa, ia berinteraksi dengan praktik-praktik sosial. Hal tersebut menunjukkan bahwa 
local wisdom yang merepresentasikan nilai, norma, dan praktik sosial yang terinternalisasi 
dalam komunitas sosial memegang peran penting dalam memastikan hukum Islam mampu 
diterapkan secara kontekstual di masyarakat.9 

Salah satu kaidah umum dalam studi hukum Islam adalah bahwa hukum bersifat 
shalih li kulli zaman wa makan, relevan untuk setiap waktu dan tempat. Kaidah ini bukan 
sekadar slogan, melainkan landasan yang memungkinkan para ahli hukum untuk 
melakukan ijtihad dan menerjemahkan aturan sesuai kondisi ruang dan waktu. Dengan 

 
8 Sulfan Wandi, “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Fiqh,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga 
dan Hukum Islam 2, no. 1 (2018). 
9 M Z H Othman, “Urf as a Source of Islamic Law,” JSTOR 24, no. 4 (1981). 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1228 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
berpijak pada maqāṣid syariah (tujuan syariah) seperti menjaga agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta, para ulama memandang penyesuaian hukum sebagai upaya 
mencapai kemaslahatan umum dalam konteks sosial yang terus berubah.10 

Dalam konteks Indonesia, 'urf memiliki peran yang sangat penting, misalnya dalam 
kegiatan ekonomi masyarakat yang biasa dilakukan secara kebiasaan, seperti cara 
negoisasi di pasar tradisional, kepercayaan pada sistem titip pembayaran, atau cara kerja 
sama dalam komunitas berdasarkan gotong royong. Penelitian menunjukkan bahwa ‘urf 
atau local wisdom seringkali dijadikan dasar pertimbangan dalam memberikan fatwa atau 
menerapkan praktik-praktik muamalah dalam kehidupan sehari-hari.11 

Integrasi ‘urf dalam hukum Islam bukan fenomena baru, melainkan bagian yang 
terpisahkan dari tradisi hukum Islam sendiri. ‘Urf dan adat telah lama diakui sebagai 
sumber hukum tambahan yang sah, selama memenuhi kriteria syariah, prinsip shalih li kulli 
zaman wa makan mempertegas bahwa hukum Islam idealnya responsif terhadap konteks, 
serta ijtihad dan proses adaptasi sosial telah menjadi faktor utama dalam perubahan 
hukum Islam sepanjang sejarah. Praktik-praktik hukum di Nusantara, Melayu, dan Afrika 
menegaskan bahwa hukum Islam yang berakar pada budaya lokal tidak hanya mungkin 
dilakukan, tetapi juga telah terjadi dan memberikan manfaat nyata bagi masyarakat.  Oleh 
karena itu, dalam konteks DSN-MUI dan fatwa ekonomi Islam Indonesia, integrasi local 
wisdom bukanlah sesuatu yang opsional, melainkan bagian integral dari tradisi dan metode 
hukum Islam yang perlu terus diperkuat. 

 

FATWA SEBAGAI SUMBER DAN INSTRUMEN PENGEMBANGAN HUKUM 
EKONOMI ISLAM 

Fatwa merupakan instrumen penting dalam pengembangan hukum ekonomi Islam. 
Dalam Islam, fatwa berarti jawaban hukum yang diberikan oleh seorang mufti atau 
lembaga yang berwenang untuk menjawab permintaana atau pertanyaan (istifta’) tentang 
masalah keagamaan yang belum memiliki dasar hukum yang jelas dari nash.12  Fatwa tidak 
mengikat secara hukum (non-binding legal opinion), namun tetap mempunyai pengaruh 
moral dan sosial yang tinggi karena merupakan hasil dari ijtihad seorang ahli hukum Islam. 
Dalam konteks hukum ekonomi Islam, fatwa berperan sebagai mekanisme yang aktif dan 
fleksibel, yang menghubungkan prinsip-prinsip syariah dengan praktik ekonomi modern. 

Dengan demikian, fatwa berfungsi sebagai salah satu sumber hukum yang mampu 
merespon perkembangan zaman. 

Dalam sistem hukum Islam klasik, fatwa berfungsi sebagai pedoman moral dan 
hukum bagi umat. Namun, di tengah perkembangan negara modern seperti Indonesia, 
fatwa mengalami perubahan fungsi menjadi bagian dari praktik hukum sosial yang 

 
10 Yernati Ulfazah, “The Dynamics Of Islamic Family Law In The Modern Provisions In Indonesia,” Al-
Mawarid: Jurnal Syari’ah dan Hukum 7, no. 1 (2025): 1–10. 
11 Widya Susanty, Nurhayati, and Tuti Anggraini, “Peranan ‘Urf Dan Adat Dalam Pembentukan Hukum 
Islam Dan Implikasinya Terhadap Ekonomi Syariah,” Jurnal Ilmiah Manajemen, Ekonomi dan Akuntansi, Sinov 
5, no. 1 (2025). 
12 Wael B Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-Fiqh (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1997). 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1229 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

mempunyai dampak pada aspek ekonomi dan kebijakan publik.13 Fatwa yang dikeluarkan 
oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI), khususnya melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-
MUI), menjadi acuan utama dalam pembuatan kebijakan di sektor keuangan syariah, baik 
oleh regulator seperti Otoritas Jasa Keuangan (OJK) maupun oleh pelaku industri. Dengan 
demikian, meskipun fatwa tidak memiliki wewenang hukum secara resmi seperti undang-
undang, ia tetap memainkan peran yang bersifat semi-regulatif dalam mengarahkan 
penerapan prinsip-prinsip syariah dalam ranah ekonomi nasional.14 

Proses iftāʾ (pemberian fatwa) mensyaratkan adanya otoritas keilmuan dan moral 
dari seorang mufti atau lembaga fatwa yang mumpuni. Seorang mufti harus menguasai 
ilmu ushul fikih, memahami maqāṣid al-syarī‘ah, serta mampu menganalisis berbagai 
kondisi sosial dan ekonomi yang dihadapi masyarakat.15 Dalam praktiknya, lembaga fatwa 
modern umumnya menggunakan pendekatan kolektif (ijtihād jamā‘ī), yang melibatkan 
berbagai para ahli dari bidang fikih, ushul fikih, ekonomi, hukum positif dan bidang lainnya. 
Pendekatan ini bertujuan agar fatwa yang dihasikan lebih adil, kontekstual, dan sesuai 
dengan kepentingan umum (maṣlaḥah ‘āmmah).16 

DSN-MUI didirikan pada tahun 1999 sebagai respon atas kebutuhan terhadap 
standar aturan dalam penerapan prinsip-prinsip syariah dalam praktik lembaga keuangan 
syariah. Fungsi utama DSN-MUI adalah menetapkan fatwa di bidang keuangan, 
perbankan, asuransi, dan pasar modal syariah.17 Fatwa-fatwa tersebut menjadi acuan bagi 
regulator dan industri dalam merancang produk serta sistem operasional keuangan 
syariah. DSN-MUI memiliki peran strategis sebagai lembaga yang menghubungkan antara 
prinsip hukum Islam yang ideal dengan kebutuhan ekonomi di dunia modern. 

Proses penetapan fatwa DSN-MUI melalui tahapan sistematis. Pertama, sekretariat 
menerima usulan atau permintaan untuk membuat fatwa dari lembaga keuangan, asosiasi 
industri, atau lembaga pemerintah. Selanjutnya, Badan Pelaksana Harian (BPH) DSN-MUI 
membuat naskah akademik. Naskah ini kemudian dibahas dalam rapat pleno DSN-MUI 
yang dihadiri oleh para ulama dan ahli ekonomi syariah. Setelah mendapatkan kesepakatan 
bersama, fatwa tersebut resmi dikeluarkan dan diberitahukan kepada masyarakat. Cara 
kerja ini menunjukkan bahwa fatwa DSN-MUI tidak hanya berdasarkan aspek agama, 
tetapi juga melibatkan pertimbangan aspek ekonomi dan hukum yang berlaku di 
Indonesia.18 

Kedudukan DSN-MUI sebagai pembuat fatwa di bidang ekonomi syariah 
memberikan peran strategis dalam pengembangan hukum ekonomi Islam di tingkat 
nasional. Namun, tantangan yang dihadapi adalah bagaimana menjamin bahwa setiap 
fatwa yang dikeluarkan tidak hanya sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, tetapi juga 

 
13 M Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di 
Indonesia, 1975–1988 (Jakarta: INIS, 1993). 
14 Syafiq Hasyim, Understanding the Majelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political Dimensions 
(Singapore: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2023). 
15 Yusuf al-Qaradawi, Al-Ijtihad Fi Al-Syari‘ah Al-Islamiyyah (Cairo: Dar al-Syuruq, 1996). 
16 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT, 2008). 
17 Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia, Profil Dan Tugas DSN-MUI (Jakarta: DSN-MUI, 2019). 
18 Rachmadi Usman, Aspek Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia (Jakarta: Rajawali Pers, 2012). 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1230 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
mampu beradaptasi dengan kondisi sosial, budaya, dan ekonomi lokal di Indonesia.19 
Reorientasi fatwa DSN-MUI dengan mengintegrasikan local wisdom sangat penting agar 
hukum ekonomi Islam di Indonesia tidak terjebak pada formalisme syariah melainkan 
mencerminkan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan yang hidup di tengah 
masyarakat Indonesia.20 

 

KRITIK TERHADAP PENDEKATAN FIKIH KLASIK DALAM FATWA DSN-MUI 

Salah satu ciri khas dari fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh DSN-MUI adalah 
kecenderungan metodologinya yang berakar pada pendekatan fikih.21 Hal ini terlihat dari 
penggunaan istilah-istilah dan struktur akad yang berasal langsung dari sumber-sumber 
fikih mu‘āmalah, seperti murābahah, mudhārabah, ijārah, wakālah, kafālah dan lainnya. 
Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang murābahah, misalnya, merujuk 
hampir seluruhnya mengacu pada pandangan mazhab Syafi‘i dan Hanafi, tanpa 
memperhatikan berbagai perbedaan praktik sosial dan ekonomi yang ada di Indonesia. 

Dalam fatwa tentang murābahah, transaksi tersebut digambarkan sebagai bentuk 
jual beli dengan margin keuntungan yang disepakati bersama, dengan syarat bahwa harga 
beli dan margin keuntungan harus dinyatakan secara jelas oleh kedua belah pihak.22 Secara 
normatif, rumusan ini sesuai dengan prinsip fikih bay‘ al-murābahah, namun dalam konteks 
modern, praktik ini sering diterapkan secara formalistik oleh lembaga keuangan, sehingga 
akad tersebut cenderung mirip dengan pembiayaan konvensional, hanya mengganti istilah 
bunga dengan margin keuntungan. Implementasi murābahah sering kali terjebak dalam 
formalisme syariah, yaitu akad yang sesuai dengan hukum fikih tetapi substansinya tetap 
menyerupai bunga bank, tanpa memperhatikan prinsip keadilan dan manfaat sosial yang 
sejalan dengan semangat syariah serta kearifan lokal Indonesia. 

Fatwa DSN-MUI Nomor 07/DSN-MUI/IV/2000 yang mengatur tentang akad 
mudharabah, yaitu kerja sama bagi hasil antara pemilik modal dan pengelola usaha. Fatwa 
ini mengacu pada konsep mudharabah dalam fikih yang mengatur pola hubungan antara 
shahibul maal (pemodal) dan mudharib (pengelola).23 Dalam praktiknya, usaha bersama 
(kerjasama) di Indonesia umumnya berjalan berdasarkan prinsip kekeluargaan dan gotong 
royong. Namun, struktur mudharabah dalam fatwa ini tidak sepenuhnya sesuai dengan 
realitas hubungan sosial-ekonomi masyarakat Indonesia yang bersifat kolektif dan didasari 
oleh kepercayaan sosial. Oleh karena itu, diperlukan upaya reinterpretasi agar konsep 
bagi hasil dalam mudharabah lebih sesuai dengan karakter ekonomi masyarakat Indonesia. 

Fatwa DSN-MUI Nomor 25/DSN-MUI/III/2002 mengenai rahn menetapkan bahwa 
lembaga keuangan syariah diperbolehkan menerima biaya administrasi dalam transaksi 

 
19 Syamsul Anwar, “Reorientasi Pemikiran Fiqh Di Indonesia,” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 45, no. 2 
(2007): 351. 
20 Amir Mu’allim, “Fatwa Ekonomi Syariah Dan Tantangan Kontekstualisasi Di Indonesia,” Jurnal Ijtihad 14, 
no. 2 (2014): 159–173. 
21 Hasyim, Understanding the Majelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political Dimensions. 
22 Dewan Syariah Nasional–MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah (Jakarta: 
DSN-MUI, 2020). 
23 Dewan Syariah Nasional–MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah. 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1231 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

gadai, tetapi tidak boleh memperoleh keuntungan dari barang yang digadaikan.24 Dalam 
konteks penerapan di Indonesia, praktik gadai tradisional seperti gadai sawah, ijon, atau 
pegadaian rakyat memiliki fungsi sosial yang penting, yaitu memberikan bantuan saling 
tolong menolong dalam situasi kesulitan ekonomi, bukan hanya sebagai hubungan 
komersial. Namun, Fatwa DSN-MUI tentang rahn belum sepenuhnya mencakup aspek 
sosial dan budaya dari praktik gadai lokal tersebut. Akibatnya, fatwa ini lebih menekankan 
aspek hukum dan formal dalam syariah, sementara aspek sosial dan kemanusiaan yang 
selaras dengan nilai lokal seperti gotong royong kurang diperhatikan. 

Fatwa DSN-MUI Nomor 40/DSN-MUI/X/2003 tentang pasar modal dan pedoman 
umum penerapan prinsip syariah mengacu pada kerangka pasar modal Islam di negara-
negara Timur Tengah serta Malaysia, yang berjalan dalam sistem ekonomi yang 
berkembang.25 Di Indonesia, struktur pasar modal memiliki ciri khas berupa dominasi 
investor ritel, peran utama perusahaan BUMN, serta tingkat fluktuasi pasar yang tinggi. 
Fatwa ini belum sepenuhnya disesuaikan dengan kondisi sosial dan ekonomi nasional. 
Selain itu, belum tersedia panduan yang spesifik terhadap jenis usaha lokal maupun 
instrumen keuangan khas Indonesia, seperti koperasi syariah atau usaha mikro yang 
didasarkan pada komunitas. 

Dari berbagai contoh yang telah dijelaskan, terlihat bahwa beberapa fatwa DSN-
MUI masih berlandaskan pada konsep fikih klasik yang lebih bersifat normatif. Namun, 
konteks sosial Indonesia memerlukan pendekatan yang lebih berbasis pengalaman nyata, 
melibatkan partisipasi masyarakat, serta mengacu pada nilai-nilai. Diperlukan perubahan 
arah dalam pembentukan fatwa DSN-MUI agar lebih sesuai dengan kenyataan masyarakat 
Indonesia dalam berbagai aspek budaya, ekonomi, dan sosial, tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip dasar syariah. 

Pendekatan fikih klasik memiliki dasar teologis yang sah, tetapi sekaligus 
menunjukkan kekurangan dalam metode penyampaiannya. Pendekatan ini berasal dari 
konteks masyarakat Arab pada masa pertengahan yang bersifat individualistik dan berbasis 
aktivitas perdagangan antar individu, bukan berbasis ekonomi komunitas seperti yang 
ditemukan di Indonesia.26 Hasil fatwa yang dihasilkan sering kali tidak memperhatikan 
kenyataan sosial masyarakat muslim Indonesia yang beragam, bersifat komunal, dan 
memiliki tradisi ekonomi yang didasarkan pada solidaritas sosial. 

Keterbatasan pendekatan fikih klasik dalam fatwa DSN-MUI bisa dilihat dari dua hal 
utama. Pertama, pendekatan ini cenderung mengandalkan teks-teks fikih secara langsung 
tanpa memberikan ruang untuk memahami konteks.27 Contoh kongkrit misalnya dalam 
soal pembiayaan mikro, masyarakat Indonesia memiliki tradisi seperti arisan dan gotong 
royong yang mengandung nilai-nilai solidaritas sosial yang kuat. Namun, sistem ini jarang 
dijadikan inspirasi dalam pembentukan fatwa DSN-MUI, padahal sejalan dengan nilai 
ta‘āwun (tolong-menolong) dan ‘adālah (keadilan distributif) dalam maqāṣid al-syarī‘ah. 28 

 
24 Dewan Syariah Nasional–MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah. 
25 Dewan Syariah Nasional–MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah. 
26 Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. 
27 Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 
28 M Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di 
Indonesia, 1975–1988. 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1232 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
Kedua, pendekatan fikih klasik umumnya menganggap hubungan ekonomi sebagai 
transaksi antar individu (ijab qabul antara dua pihak) tanpa memperhatikan struktur sosial 
yang lebih luas,29 seperti koperasi, BUMDes, atau lembaga keuangan mikro lainnya.  
Akibatnya, model hukum ekonomi Islam yang dihasilkan cenderung bersifat formal dan 
tidak selaras dengan struktur ekonomi yang beraku pada masyarakat umum. Hal ini 
berlawanan dengan karakter sosial Indonesia yang mengedepankan prinsip kebersamaan 
dan gotong royong, sebagaimana tertuang dalam nilai-nilai Pancasila. 

Kurangnya kontekstualisasi dalam fatwa DSN-MUI menimbulkan beberapa masalah 
dalam penerapan hukum ekonomi Islam. Pertama, transaksi keuangan sering kali hanya 
dilakukan secara formal tanpa memperhatikan nilai-nilai sosial.30 Misalnya, dalam 
perbankan syariah, akad murābahah biasanya hanya dianggap sebagai tugas administratif, 
tanpa mencerminkan prinsip keadilan dan kerja sama yang ditekankan dalam fikih 
mu‘āmalah. Hal tersebut mengakibatkan hubungan antara bank dan nasabah tetap bersifat 
hierarkis, mirip dengan sistem kreditur-debitur dalam perbankan konvensional, dan 
belum menggambarkan semangat kerja sama (syirkah) dan persaudaraan (ukhuwah) yang 
seharusnya menjadi ciri utama ekonomi Islam. Kedua, orientasi fatwa yang terlalu normatif 
dan kurang inovatif dalam pengembangan produk keuangan syariah yang bersifat lokal, 
misalnya, potensi besar dari Baitul Maal wat Tamwil (BMT) dan koperasi syariah belum 
sepenuhnya didukung oleh fatwa yang sesuai dengan konteks.31 Dalam berbagai kasus, 
lembaga-lembaga tersebut terpaksa menyesuaikan diri dengan standar fikih klasik yang 
tidak selaras dengan kondisi nyata mereka. Ketiga, pendekatan dalam mengeluarkan fatwa 
yang kurang memperhatikan aspek sosial dapat menyebabkan jarak antara norma syariah 
dengan praktik ekonomi masyarakat, di mana Islam terkesan seperti sistem hukum yang 
kaku dan tidak mampu beradaptasi dengan budaya lokal.32 

Kritik terhadap dominasi paradigma fikih klasik dalam fatwa DSN-MUI bukan 
dimaksudkan untuk menolak otoritas para ulama, tetapi bertujuan mendorong perubahan 
metode yang lebih relevan dengan konteks.33 Islam memiliki prinsip ṣāliḥ li kulli zamān wa 
makān yang menekankan pentingnya ijtihad kontekstual dan integrasi local wisdom dalam 
hukum Islam. DSN-MUI perlu mengembangkan metode fatwa dengan 
mempertimbangkan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, analisis sosial-ekonomi, serta nilai-
nilai budaya lokal yang telah menjadi dasar dalam praktik ekonomi masyarakat Indonesia. 
Pendekatan ini diharapkan bisa menjadikan fatwa DSN-MUI tidak hanya sebagai dokumen 
hukum normatif, tetapi juga sebagai alat transformasi sosial ekonomi yang sejalan dengan 
sifat bangsa Indonesia yang berkeadilan, bergotong-royong, dan humanis.34 

 

 
29 Syamsul Anwar, “Reorientasi Pemikiran Fiqh Di Indonesia". 
30 Ahmad Hasan, The Doctrine of Ijma‘ in Islam (Islamabad: Islamic Research Institute, 1986). 
31 M Ali Aziz, “Pengembangan Kelembagaan Ekonomi Islam Berbasis Kearifan Lokal,” Jurnal Iqtishadia 9, no. 
1 (2016): 13–15. 
32 Ahmad Hidayat Buang, “Fatwa in the Context of the Modern Nation-State,” Islamic Law and Society 12, 
no. 1 (2005): 21–34. 
33 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: Oneworld, 
2001). 
34 Qodri Azizy, Rekonstruksi Hukum Islam Indonesia (Yogyakarta: Gama Media, 2002). 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1233 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

INTEGRASI LOCAL WISDOM DALAM FATWA DSN-MUI 

Reorientasi fatwa DSN-MUI agar selaras dengan dinamika ekonomi, sosial, dan 
budaya Indonesia memerlukan pendekatan yang tidak hanya berdasarkan teks, tetapi juga 
konteks. Pendekatan ini bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal yang hidup 
dalam praktik sosial masyarakat. Maka diperlukan kerangka konseptual serta langkah-
langkah kelembagaan untuk mengikutsertakan nilai-nilai lokal dalam proses dan hasil 
pembuatan fatwa ekonomi syariah.  

Kearifan lokal di Indonesia mencakup norma, praktik, dan nilai-nilai yang tumbuh 
dan berkembang seiring waktu dalam masyarakat, seperti gotong-royong, musyawarah, 
serta tata cara dalam hubungan keluarga atau kelompok masyarakat. Nilai-nilai itu 
umumnya selaras dengan prinsip moral dan hukum Islam, seperti prinsip kesejahteraan 
dan prinsip keadilan. Dalam konteks hukum Islam di Indonesia, kearifan lokal bukanlah 
sesuatu yang bertentangan dengan syariah, melainkan sumber pemahaman kontekstual, 
sehingga dapat memperkaya interpretasi hukum dan memperkuat legitimasi fatwa, serta 
bisa membuatnya lebih relevan dan dapat diterapkan di tingkat masyarakat lokal. Secara 
metodologis, integrasi kearifan lokal memerlukan pendekatan hermeneutis kontekstual, 
yaitu sebuah pendekatan dengan mengidentifikasi prinsip-prinsip pokok dalam praktik 
lokal yang tidak bertentangan dengan tujuan syariah (maqāṣid), lalu 
menginternalisasikannya sebagai acuan dalam mengevaluasi praktik-praktik ekonomi 
syariah. 

Berikut nilai-nilai lokal yang sering dibahas dalam berbagai kajian dan bagaimana 
nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam bentuk fatwa, khusunya fatwa yang berkaitan 
dengan ekonomi syariah: 

1. Gotong-royong  
Nilai ini dapat diimplementasikan dalam pengembangan fatwa berkaitan dengan 

mekanisme pembiayaan mikro, zakat dan wakaf produktif, serta koperasi syariah. 
Fokusnya adalah pada model pembagian risiko, dana bergotong-royong, dan 
peningkatan kemandirian komunitas. Hal ini selaras dengan prinsip maqāṣid, yaitu 
pemeliharaan kesejahteraan ekonomi dan perlindungan harta (hifzh al-māl).35 

2. Musyawarah  
Nilai ini menuntut proses penyusunan fatwa yang lebih melibatkan partisipasi 

berbagai pihak, seperti wakil komunitas, ulama lokal, pengusaha mikro, dan akademisi 
sosial. Dengan adanya musyawarah, fatwa akan memiliki nilai legitimasi sosial yang lebih 
kuat dan lebih mudah diterima di tingkat lokal. 

3. Keadilan sosial  
Fatwa yang berkaitan dengan ekonomi islam harus mengevaluasi dampak 

distribusi bukan semata kepatuhan teknis terhadap instrumen syariah. Ini menegaskan 
orientasi maqāṣid pada pemeliharaan kemaslahatan umum. Fatwa dalam bidang 
ekonomi harus mengevaluasi dampak distribusi kekayaan, apakah kebijakan tersebut 
mampu mengurangi ketimpangan, bukan hanya sekadar memenuhi aspek teknis 
instrumen syariah. Hal ini menunjukkan orientasi maqāṣid terhadap pemeliharaan 
kemaslahatan umum. 

 
35 Asni, “Kearifan Lokal Dan Hukum Islam Di Indonesia,” Jurnal Al-‘Adl 10, no. 2 (2017): 55–56. 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1234 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
4. Keseimbangan dan Keadilan  

Nilai ini mendorong pengembangan fatwa yang tidak ekstrem, misalnya dengan 
tidak melarang secara mutlak bila terdapat upaya mitigasi kemaslahatan. Fatwa yang 
dibuat lebih bersifat seimbang dan proporsional, mempertimbangkan kepentingan 
(maslahat) dan kerugian (mafsadah) dalam konteks lokal. 

Nilai-nilai tersebut perlu dirumuskan dalam bentuk indikator operasional, misalnya 
kriteria manfaat sosial, indikator inklusi keuangan, mekanisme partisipasi publik, agar bisa 
digunakan sebagai acuan dalam mengevaluasi pada saat membuat atau merevisi fatwa. 

Sementara itu, dalam menata integrasi kearifan lokal secara konseptual dapat 
diupayakan melalui tiga model pendekatan berikut: 

1. Kerangka Normatif 
Fatwa harus menjelaskan tujuan hukum yang ingin dicapai, seperti melindungi 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, serta menilai opsi hukum berdasar 
kontribusinya terhadap tujuan-tujuan tersebut. Dengan kata lain, kriteria evaluasi tidak 
semata tekstualitas dalil, tetapi efektivitas dalam memenuhi tujuan-tujuan tersebut.36 

2. Kerangka Sosial 
Pendekatan ini mengintegrasikan analisis empiris terkait praktik sosial 

masyarakat, seperti cara mereka bertransaksi, menyelesaikan masalah, dan mengelola 
solidaritas. Dalam konteks ini sosiologi hukum dapat membantu mengidentifikasi 
konflik antara fatwa dan praktik lokal, sehingga fatwa dapat dimodifikasi agar lebih 
mudah diterima dan tidak menimbulkan resistensi.37 

3. Metode Operasional  
Setiap rancangan fatwa wajib dilengkapi dengan penilaian dampak sosial-

ekonomi, termasuk analisis terhadap maslahah dan mafsadah, evaluasi terhadap 
kesesuaian dengan nilai-nilai lokal (seperti tingkat partisipasi, tingkat adopsi, serta 
dampak distribusi), serta mekanisme evaluasi setelah pelaksanaan fatwa. 

Ketiga model tersebut dapat mengubah pandangan terhadap fatwa dari produk 
yang bersifat deklaratif menjadi kebijakan normatif yang memiliki mekanisme keterlibatan 
penelitian lapangan, konsultasi publik, dan studi maqāṣid. Untuk mewujudkan tujuan 
tersebut, diperlukan reformasi dalam tata kerja kelembagaan DSN-MUI.  

Strategi kelembagaan yang dapat diterapkan oleh DSN-MUI agar lebih partisipatif 
dalam perumusan fatwa sesuai dengan konteks. Strategi kelembagaan yang bisa digunakan 
antara lain sebagai berikut: 

1. Mekanisme Konsultasi Multi lapis 
Membentuk panel konsultatif tetap yang terdiri dari perwakilan DSN, tokoh 

ulama lokal, perwakilan praktisi ekonomi syariah (seperti bank syariah dan koperasi 
syariah), akademisi bidang sosiologi dan ekonomi, serta perwakilan masyarakat yang 
terdampak. Panel ini berperan sejak tahap perumusan isu hingga uji publik. 

2. Prosedur Field-Based Assessment  
 

36 Fadilla Syahriani, “Application of Maqasid Al-Shariah in Islamic Economics and Finance as the 
Development of Products of Islamic Value,” Hakamain: Journal of Sharia and Law Studies 2, no. 2 (2023): 
150–162. 
37 Ansori, “Controversial Fatwas from Indonesian Ulema Council: A Study of the Legal Sociology 
Perspective,” Academic Journal of Interdisciplinary Studies 11, no. 5 (2022): 242–254. 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1235 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Prosedur Penilaian Berbasis Lapangan dengan cara melakukan studi lapangan dan 
kajian empiris singkat untuk setiap fatwa ekonomi yang memiliki dampak luas, seperti 
yang berkaitan dengan produk keuangan, wisata syariah, dan koperasi. Kajian ini juga 
mengandalkan data kualitatif dari masyarakat setempat. 

3. Instrumen Maqāṣid -Scoring 
Mengembangkan alat penilaian internal yang dapat menilai seberapa besar suatu 

fatwa memenuhi unsur-unsur maqāṣid, skor untuk aspek kemaslahatan ekonomi, 
keadilan, keseimbangan sosial, dan kesesuaian kultural (kearifan lokal). 

4. Transparansi dan Komunikasi Publik 
Menerbitkan ringkasan fatwa yang sederhana dan mudah dipahami, yang 

menjelaskan alasan pengambilan keputusan berdasarkan prinsip maqāṣid serta 
bagaimana nilai lokal dipertimbangkan. Melakukan sosialisasi secara bertahap ke 
lembaga pesantren, ormas, dan komunitas lokal. 

5. Pusat Riset dan Monitoring Fatwa 
Memperkuat unit riset DSN-MUI dengan kapasitas di bidang sosiologi dan 

ekonomi, sehingga mampu melakukan evaluasi kebijakan setelah fatwa diterapkan. 

Langkah-langkah tersebut dapat mengubah proses pengambilan fatwa menjadi 
bagian dari siklus kebijakan. Siklus tersebut meliputi empat tahap formulasi, uji lapangan, 
implementasi, dan evaluasi sebagaimana yang tergambar dalam alur bagan berikut: 

 

 
Gambar 1. Empat Tahap formulasi pengambilan fatwa 

Integrasi kebijaksanaan lokal dalam fatwa hanya mungkin jika proses perumusan 
fatwa diposisikan sebagai sebuah siklus kebijakan yang bersifat iteratif, bukan sekadar 
keputusan permanen satu kali saja. Tahap pertama adalah formulasi, yakni fase ketika isu 
hukum-ekonomi diidentifikasi, dipilah, dan dirumuskan menjadi pertanyaan (iftā’) yang 
operasional. Pada tahap ini, DSN-MUI bersama tim ahli menyusun naskah akademik awal 
berbasis sumber hukum primer dan sekunder, memetakan maqāṣid yang terdampak, 
serta memetakan kemungkinan ruang integrasi 'urf lokal dalam argumen hukum. 
Formulasi tidak lagi dilakukan secara tertutup, melainkan sejak awal melibatkan panel 
konsultatif yang terdiri dari ulama, akademisi, pelaku lembaga keuangan syariah, 
komunitas adat, dan regulator. Formulasi dengan model panel konsultatif ini perlu 
diterapkan agar rumusan awal fatwa tidak bergerak dalam ruang epistemik tertutup tetapi 
sejak awal diuji dalam horizon realitas sosial.38 

Tahap kedua adalah uji lapangan, yaitu pengujian terbatas (pilot project) atas 
rancangan fatwa dalam praktik riil sebelum disahkan menjadi fatwa final. Uji lapangan ini 
melibatkan lokasi-lokasi representatif, misalnya BMT di desa adat, koperasi pesantren, 
atau bank syariah di wilayah urban. Uji ini untuk menilai keterlaksanaan operasional, daya 
terima sosial, serta risiko deviasi praktik. Pengujian tidak hanya mencatat data transaksi 
dan kepatuhan prosedural, tetapi juga mengumpulkan respon sosial melalui FGD, 
wawancara tokoh, dan observasi bagaimana nilai lokal seperti gotong royong, 

 
38 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Formulasi uji lapangan implementasi evaluasi



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1236 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
musyawarah, atau praktik sedekah adat bersinggungan dengan struktur akad yang 
diusulkan. Dari sinilah diperoleh umpan balik faktual untuk menimbang apakah rancangan 
fatwa layak dilanjutkan apa adanya, perlu dikoreksi, atau justru tidak layak dilanjutkan 
karena menimbulkan mafsadah baru dalam konteks budaya tertentu.39 

Tahap ketiga adalah implementasi, yaitu fase ketika fatwa disahkan dan 
disosialisasikan secara luas disertai perangkat operasionalnya. Pada fase ini fatwa tidak 
diterbitkan secara parsial, melainkan selalu disertai lampiran SOP, contoh akad yang siap 
pakai, pedoman audit syariah, serta bahan komunikasi publik yang diterjemahkan ke 
bahasa warga dan teknis pelaku industri. Sosialisasi dilakukan bertingkat mulai tingkat 
nasional dengan regulator dan asosiasi industri, regional melalui jaringan pesantren atau 
ormas, sampai pada tingkat komunitas melalui pelatihan lokus implementasi. Pada titik ini, 
integrasi nilai lokal tidak berhenti pada “pertimbangan” dalam teks fatwa, melainkan hadir 
dalam cara berbicara, menandatangani kontrak dan lainnya.40 

Tahap keempat adalah evaluasi, yaitu penilaian pasca-implementasi untuk 
memastikan fatwa benar-benar bekerja dan tetap terjaga dari maslahah palsu yang muncul 
hanya di permukaan. Evaluasi dilakukan secara terjadwal dengan menggabungkan dua 
jenis pembacaan, pertama analisis doktrinal atas kesesuaian praktik dengan struktur istidlal 
fatwa, serta kedua analisis sosio-legal atas penerimaan masyarakat, dampak distribusi 
ekonomi, dan implikasi budaya. Data administrasi lembaga (misalnya default rate, adopsi 
produk, atau volume transaksi) dibaca bersama testimoni warga dan temuan audit 
lapangan untuk membentuk umpan balik yang terukur. Hasil evaluasi inilah yang menjadi 
dasar kemungkinan revisi, penambahan pedoman interpretatif, atau bahkan penyusunan 
fatwa baru sebagai respons atas dinamika yang tidak terdeteksi pada fase formulasi dan 
uji lapangan.41 

Keempat tahap ini membentuk suatu siklus yang tidak berhenti pada penerbitan 
fatwa, tetapi menjadikan fatwa hidup dalam sirkulasi pengetahuan, praktik dan perbaikan. 
Dengan demikian, fatwa tidak berdiri sebagai teks normatif yang statis, melainkan sebagai 
kebijakan berbasis bukti (evidence-based fatwā making) yang terikat pada kenyataan sosial 
yang terus berubah. Inilah struktur prosedural yang memungkinkan hikmah lokal masuk 
secara sah dan terukur ke dalam disiplin hukum Islam, tanpa mengorbankan integritas 
syariah dan tanpa melepaskan fatwa dari arena kehidupan tempat ia dilahirkan. 

 

KESIMPULAN 

Integrasi local wisdom ke dalam fatwa DSN-MUI merupakan langkah penting untuk 
meningkatkan relevansi, keberhasilan, dan kredibilitas fatwa dalam bidang ekonomi 
syariah di Indonesia. Dengan menggabungkan prinsip maqāṣid al-syarīʿah dan pendekatan 
sosiologi hukum, fatwa tidak hanya berfungsi sebagai aturan hukum, tetapi juga menjadi 
alat kebijakan yang mampu merespon kondisi sosial dan budaya yang ada. Untuk 
mewujudkan hal tersebut, DSN-MUI harus menetapkan prosedur konsultasi berbasis 

 
39 Ascarya, “Akad Dan Produk Bank Syariah: Implementasi Fikih Dalam Perbankan,” Jurnal Ekonomi Islam 
Republika 8, no. 2 (2012): 76. 
40 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik (Jakarta: Gema Insani Press, 2001). 
41 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003). 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1237 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

riset lapangan terutama untuk fatwa yang memiliki dampak luas, menerapkan metode 
maqāṣid-scoring sebagai persyaratan internal sebelum fatwa diumumkan, membentuk tim 
khusus dari masyarakat lokal untuk setiap fatwa yang berhubungan dengan kehidupan 
komunitas, serta melakukan evaluasi pasca fatwa diterapkan sebagai bahan perbaikan 
yang berkelanjutan. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa fatwa DSN-MUI selama ini berfungsi kuat secara 
normatif bagi industri keuangan syariah, tetapi belum beroperasi sebagai siklus kebijakan 
yang memungkinkan integrasi kearifan lokal secara sistematis. Dengan mengubah proses 
fatwa ke dalam empat tahap formulasi, uji lapangan terbatas, implementasi, dan evaluasi, 
penelitian ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat diformalkan tanpa melanggar 
ketentuan syariah, karena integrasinya ditopang oleh maqāṣid dan diuji melalui evidensi 
sosial-ekonomi. 

Penelitian ini masih terbatas pada tingkat konseptual dan belum menerapkan model 
tersebut pada satu kasus fatwa secara empiris. Ia juga belum mengukur potensi resistensi 
kelembagaan yang mungkin muncul jika desain siklik ini diterapkan di lingkungan DSN-
MUI. Meski demikian, kontribusinya signifikan, secara teoritis, penelitian ini menggeser 
cara pandang fatwa dari teks final menjadi instrumen normatif yang berevolusi dalam 
mekanisme pembelajaran sosial. Secara empiris, penelitian ini menawarkan desain 
prosedur yang konkret untuk memasukkan kearifan lokal melalui panel konsultatif, pilot 
berbasis indikator maqāṣid, dan evaluasi berbasis data. 

Riset-riset lanjutan sangat diperlukan untuk kajian ini untuk menguji model ini pada 
satu kasus fatwa tertentu, melakukan komparasi lintas negara muslim plural, serta 
melakukan penelitian lanjutan terkait dimensi resistensi internal agar reformasi model 
fatwa ini bukan hanya layak secara konseptual, tetapi juga operasional secara 
kelembagaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullahi Ahmed An-Na’im. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari’a. 
Cambridge: Harvard University Press, n.d. 

Abou El Fadl, Khaled. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women. Oxford: 
Oneworld, 2001. 

al-Qaradawi, Yusuf. Al-Ijtihad Fi Al-Syari‘ah Al-Islamiyyah. Cairo: Dar al-Syuruq, 1996. 

Ansori. “Controversial Fatwas from Indonesian Ulema Council: A Study of the Legal 
Sociology Perspective.” Academic Journal of Interdisciplinary Studies 11, no. 5 (2022): 
242–254. 

Anwar, Syamsul. “Reorientasi Pemikiran Fiqh Di Indonesia.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic 
Studies 45, no. 2 (2007): 351. 

Ascarya. “Akad Dan Produk Bank Syariah: Implementasi Fikih Dalam Perbankan.” Jurnal 
Ekonomi Islam Republika 8, no. 2 (2012): 76. 

———. Akad Dan Produk Bank Syariah. (Jakarta: Rajawali Pers, 2011. 

Asni. “Kearifan Lokal Dan Hukum Islam Di Indonesia.” Jurnal Al-‘Adl 10, no. 2 (2017): 55–
56. 



 
 
 
 
 

 
 
 
Halaman   1238 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

 
Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

IIIT, 2008. 

Az-Zuhaili, Wahbah. “Ushul Al-Fiqh Al-Islamiy.” In II. Beirut: Dar al-Fikr, 2008. 

Aziz, M Ali. “Pengembangan Kelembagaan Ekonomi Islam Berbasis Kearifan Lokal.” Jurnal 
Iqtishadia 9, no. 1 (2016): 13–15. 

Azizy, Qodri. Rekonstruksi Hukum Islam Indonesia. Yogyakarta: Gama Media, 2002. 

Buang, Ahmad Hidayat. “Fatwa in the Context of the Modern Nation-State.” Islamic Law 
and Society 12, no. 1 (2005): 21–34. 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-Fiqh. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

———. Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2009. 

Hasan, Ahmad. The Doctrine of Ijma‘ in Islam. Islamabad: Islamic Research Institute, 1986. 

Hasyim, Syafiq. Understanding the Majelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political 
Dimensions. Singapore: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2023. 

Indonesia, Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama. Profil Dan Tugas DSN-MUI. Jakarta: 
DSN-MUI, 2019. 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts 
Society, 2003. 

Mu’allim, Amir. “Fatwa Ekonomi Syariah Dan Tantangan Kontekstualisasi Di Indonesia.” 
Jurnal Ijtihad 14, no. 2 (2014): 159–173. 

Mudzhar, M Atho. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran 
Hukum Islam Di Indonesia, 1975–1988. Jakarta: INIS, 1993. 

Muhammad Syafi’i Antonio. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press, 
2001. 

Nasional–MUI, Dewan Syariah. Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan 
Syariah. Jakarta: DSN-MUI, 2020. 

Othman, M Z H. “Urf as a Source of Islamic Law.” JSTOR 24, no. 4 (1981). 

Quraishi, Asifa, and Mohammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Journal 
of Law and Religion. Vol. 15. Cambridge: Islamic Texts Society, 2000. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 
University of Chicago Press, 1982. 

Susanty, Widya, Nurhayati, and Tuti Anggraini. “Peranan ‘Urf Dan Adat Dalam 
Pembentukan Hukum Islam Dan Implikasinya Terhadap Ekonomi Syariah.” Jurnal 
Ilmiah Manajemen, Ekonomi dan Akuntansi, Sinov 5, no. 1 (2025). 

Syafi’i Antonio, Muhammad. Bank Sharia Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press, 
2001. 

Syahriani, Fadilla. “Application of Maqasid Al-Shariah in Islamic Economics and Finance as 
the Development of Products of Islamic Value.” Hakamain: Journal of Sharia and Law 
Studies 2, no. 2 (2023): 150–162. 

Ulfazah, Yernati. “The Dynamics Of Islamic Family Law In The Modern Provisions In 



 
 
 
 
 

 
 

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)  
Ahmad Badrut Tamam – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman  1239 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Indonesia.” Al-Mawarid: Jurnal Syari’ah dan Hukum 7, no. 1 (2025): 1–10. 

Usman, Rachmadi. Aspek Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers, 
2012. 

Wandi, Sulfan. “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Fiqh.” Samarah: Jurnal 
Hukum Keluarga dan Hukum Islam 2, no. 1 (2018). 

 


