Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI):

Integrasi Local Wisdom dalam Perkembangan Hukum Ekonomi
Islam

Ahmad Badrut Tamam
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan
a.badruttamam@iai-tabah.ac.id

Abstract: The purpose of this paper is to examine the possibilities of
incorporating local knowledge, local culture and traditions, and norms, into
the Indonesian National Sharia Council (DSN-MUI) fatwa making process.
This study aims to assess the legal structure of the fatwas issued by DSN-
MUI and examine the possibilities for them to be realigned within the socio-
cultural setting of Indonesia. This research employed qualitative research
with a normative-juridical approach combined with doctrinal analysis on the
fatwas and socio-legal analysis to contextualize their applicability within
Indonesian social redlity. It analyzed the DSN-MUI fatwas particularly on
Islamic economic transactions, local wisdom, and the legal doctrine of ‘urf
as a source of Islamic law. The research results showed the DSN-MUI
fatwas has been valuable for Islamic finance industry, yet, the need for
further reorientation on the stated fatwas is necessary. The research result
should be re-embedded, in legal construction, and community level
applicability discussed on the need for the re-interpretation of the sources
of Islamic law to institute wisdom of the community to be embraced in
economic product. This paper argues the need for further integration to
enhance Islamic economic law to be more contextual and localized. This
integration, he argues, would be ultimately necessary.

Keywords: Fatwa, Indonesian National Sharia Council (DSN-MUI),
integrating, Local Wisdom, Islamic Economic Law, ‘urf

PENDAHULUAN

Islam tidak hanya mengatur masalah teologis dan moral, tetapi juga terdiri dari
sistem hukum yang mengatur berbagai aspek kehidupan. Hukum Islam telah terbukti
mampu beradaptasi dengan perubahan ruang dan waktu. Islam yang universal membuka
ruang terjadinya proses ijtihad dan penyesuaian ajaran dengan konteks sosial, sehingga
hukum Islam tetap dapat relevan sepanjang masa dan dalam kondisi apapun (sholih li kulli
zaman wa makan). Islam tidak bisa dilepaskan dari hubungan antara norma-norma syariah
dengan kondisi sosial dan budaya lokal yang melingkupinya. Berbagai penelitian seperti

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1225




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

yang dilakukan oleh Hallag', Kamali?, dan An-Na’im*® menunjukkan bahwa interaksi antara
teks syariah dan realitas sosial merupakan fondasi keberlanjutan hukum Islam dalam
sejarah.

Konsep ijtihad dan istinbath al-ahkam menunjukkan sifat hukum Islam yang fleksibel
sehingga memungkinkan para ulama untuk menggali hukum dari nash sesuai konteks
sekarang. Hukum Islam tidak selalu kaku, ia bisa beradaptasi tanpa kehilangan nilai-nilai
universalnya. Karena itu, fatwa memiliki peran sentral dalam pengembangan hukum Islam.
Fatwa berfungsi untuk menjawab berbagai persoalan baru yang muncul di tengah
masyarakat yang belum diatur secara eksplisit dalam nash. Dengan adanya fatwa
diharapkan hukum Islam dapat menjawab berbagai persoalan yang muncul di era modern.
Fatwa merupakan bentuk nyata dari ijtihad jama’i yang mencerminkan keterlibatan para
ulama dalam memberikan jawaban hukum atas masalah-masalah yang sedang dihadapi
umat.

Di Indonesia, ijtihad jama’i dijalankan salah satunya oleh Dewan Syariah Nasional —
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), sebuah lembaga yang berwenang menetapkan
fatwa dalam bidang ekonomi syariah. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh DSN-MUI telah
menjadi acuan utama bagi lembaga keuangan syariah serta berkontribusi besar terhadap
perkembangan hukum ekonomi Islam di tanah air. Namun, dalam penerapannya, sebagian
besar fatwa DSN-MUI masih mengacu pada pendekatan fikih klasik. Hal ini
mengakibatkan fatwa DSN-MUI belum sepenuhnya sesuai dengan kebutuhan dan situasi
masyarakat Indonesia. Padahal, Indonesia memiliki nilai-nilai lokal yang mencerminkan
keadilan, persatuan, dan keseimbangan, yang selaras dengan prinsip-prinsip dasar
ekonomi syariah. Penelitian-penelitian terdahulu mengenai DSN-n MUI, misalnya oleh
Ascarya® dan Syafi'i Antonio® menegaskan bahwa fatwa DSN-MUI memainkan peran
sentral dalam standardisasi industri keuangan syariah dan menjadi dasar regulasi. Namun,
penelitian-penelitian tersebut hanya menekankan aspek kesesuaian syariah pada tataran
normatif fikih, bukan pada dimensi sosio-kultural atau integrasi kearifan lokal dalam
metodologi penetapan fatwa. Di sinilah letak pentingnya artikel ini, kajian mengenai DSN-
MUI selama ini sangat normatif-tekstual dan belum banyak mengevaluasi kemungkinan
integrasi nilai-nilai lokal (‘urf, adat, dan kearifan sosial) dalam konstruksi fatwa, padahal
teori hukum Islam klasik maupun penelitian kontemporer misalnya Fazlur Rahman® dan
Wahbah al-Zuhayli’ telah menegaskan legitimasi epistemik ‘urf dalam produksi hukum.

Di antara tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis struktur hukum fatwa
DSN-MUI bidang ekonomi syariah dengan pendekatan normatif-juridikal dan analisis
doktrinal. Penelitian ini juga menguji kemungkinan penyusunan fatwa DSN-MUI dengan

' Wael B Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press, 2009).
2 Asifa Quraishi and Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, Journal of Law and
Religion, vol. 15 (Cambridge: Islamic Texts Society, 2000).

3 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari’a (Cambridge:
Harvard University Press, n.d.).

* Ascarya, Akad Dan Produk Bank Syariah ((Jakarta: Rajawali Pers, 201 ).

> Muhammad Syafi’'i Antonio, Bank Sharia Dari Teori Ke Praktik (Jakarta: Gema Insani Press, 2001).

¢ Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of
Chicago Press, 1982).

7 Wahbah Az-Zuhaili, “Ushul Al-Figh Al-Islamiy,” in Il (Beirut: Dar al-Fikr, 2008).

23-24 Oktober 2025

Halaman 1226 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

memasukkan dimensi kearifan lokal sebagai bagian dari argumentasi hukum (‘illah) serta
menawarkan kerangka reorientasi fatwa ekonomi syariah yang lebih kontekstual dengan
realitas sosial Indonesia tanpa menanggalkan prinsip dasar syariah.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-juridikal
yaitu dengan menelaah sumber hukum primer dan sekunder terkait fatwa-fatwa DSN-
MUI. Sumber primer berupa kumpulan fatwa DSN-MUI, sedangkan sumber sekunder
mencakup literatur fikih mu‘amalah klasik dan kontemporer, karya-karya otoritatif
tentang ijtihad, ‘urf, dan metodologi istinbath hukum, serta kajian empiris mengenai
praktik ekonomi syariah di Indonesia. Analisis data dilakukan melalui analisis doktrinal
(doctrinal analysis) terhadap struktur istidlal fatwa dan analisis sosio-legal untuk
menimbang relevansi serta kemungkinan integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam
konstruksi normatif fatwa. Dengan kombinasi dua kerangka analisis tersebut, penelitian
ini tidak hanya menilai basis legal formal dari fatwa tetapi juga menguji derajat kesiapan
sosial-budaya bagi reorientasi fatwa agar lebih kontekstual.

DINAMIKA PERKEMBANGAN HUKUM ISLAM DAN LOCAL WISDOM

litihad adalah usaha mujtahid menggunakan nalarnya untuk menggali hukum suatu
masalah dari nash-nash. ljtihad menjadi alat penting untuk menjawab berbagai masalah
baru seperti persoalan di bidang ekonomi, sosial, dan teknologi, yang tidak pernah
terbayangkan oleh generasi sebelumnya. Sejarah perkembangan Islam menunjukkan
bahwa hukum Islam terus berkembang melalui adaptasi sosial yang nyata. Misalnya, ketika
Islam masuk ke daerah dengan budaya dan adat istiadat yang berbeda, para ulama
setempat melakukan penyesuaian dalam penerapan hukum agar sesuai dengan kondisi
masyarakat setempat. Ketika Islam menyebar ke wilayah seperti Persia, Mesir, Afrika
Utara, dan Asia Tenggara, hukum Islam diintegrasikan dengan hukum adat setempat dan
praktik masyarakat.

Dalam kajian ushul al-figh, urf (adat kebiasaan atau local custom) diposisikan sebagai
salah satu faktor yang dapat mempengaruhi pembentukan dan penerapan hukum islam,
selama kebiasaan tersebut tidak bertentangan dengan nash serta tidak mengandung unsur
yang secara jelas diharamkan oleh syara’ dan tidak mengakibatkan kerusakan (mafsadah),
sebaliknya mengandung kemanfaatan (maslahah) yang lebih besar.® Keberadaan urf
sebagai sumber hukum islam diakui oleh para mujtahid dan otoritas hukum klasik.
Pengakuan terhadap urf menegaskan bahwa hukum Islam tidak bergerak dalam ruang
hampa, ia berinteraksi dengan praktik-praktik sosial. Hal tersebut menunjukkan bahwa
local wisdom yang merepresentasikan nilai, norma, dan praktik sosial yang terinternalisasi
dalam komunitas sosial memegang peran penting dalam memastikan hukum Islam mampu
diterapkan secara kontekstual di masyarakat.’

Salah satu kaidah umum dalam studi hukum Islam adalah bahwa hukum bersifat
shalih li kulli zaman wa makan, relevan untuk setiap waktu dan tempat. Kaidah ini bukan
sekadar slogan, melainkan landasan yang memungkinkan para ahli hukum untuk
melakukan ijtihad dan menerjemahkan aturan sesuai kondisi ruang dan waktu. Dengan

8 Sulfan Wandi, “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Figh,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga
dan Hukum Islam 2, no. | (2018).
%M Z H Othman, “Urf as a Source of Islamic Law,” [STOR 24, no. 4 (1981).

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1227




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

berpijak pada maqadsid syariah (tujuan syariah) seperti menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta, para ulama memandang penyesuaian hukum sebagai upaya
mencapai kemaslahatan umum dalam konteks sosial yang terus berubah. '

Dalam konteks Indonesia, 'urf memiliki peran yang sangat penting, misalnya dalam
kegiatan ekonomi masyarakat yang biasa dilakukan secara kebiasaan, seperti cara
negoisasi di pasar tradisional, kepercayaan pada sistem titip pembayaran, atau cara kerja
sama dalam komunitas berdasarkan gotong royong. Penelitian menunjukkan bahwa ‘urf
atau local wisdom seringkali dijadikan dasar pertimbangan dalam memberikan fatwa atau
menerapkan praktik-praktik muamalah dalam kehidupan sehari-hari."

Integrasi ‘urf dalam hukum Islam bukan fenomena baru, melainkan bagian yang
terpisahkan dari tradisi hukum Islam sendiri. ‘Urf dan adat telah lama diakui sebagai
sumber hukum tambahan yang sah, selama memenuhi kriteria syariah, prinsip shalih li kulli
zaman wa makan mempertegas bahwa hukum Islam idealnya responsif terhadap konteks,
serta ijtihad dan proses adaptasi sosial telah menjadi faktor utama dalam perubahan
hukum Islam sepanjang sejarah. Praktik-praktik hukum di Nusantara, Melayu, dan Afrika
menegaskan bahwa hukum Islam yang berakar pada budaya lokal tidak hanya mungkin
dilakukan, tetapi juga telah terjadi dan memberikan manfaat nyata bagi masyarakat. Oleh
karena itu, dalam konteks DSN-MUI dan fatwa ekonomi Islam Indonesia, integrasi local
wisdom bukanlah sesuatu yang opsional, melainkan bagian integral dari tradisi dan metode
hukum Islam yang perlu terus diperkuat.

FATWA SEBAGAI SUMBER DAN INSTRUMEN PENGEMBANGAN HUKUM
EKONOMI ISLAM

Fatwa merupakan instrumen penting dalam pengembangan hukum ekonomi Islam.
Dalam Islam, fatwa berarti jawaban hukum yang diberikan oleh seorang mufti atau
lembaga yang berwenang untuk menjawab permintaana atau pertanyaan (istifta’) tentang
masalah keagamaan yang belum memiliki dasar hukum yang jelas dari nash.'> Fatwa tidak
mengikat secara hukum (non-binding legal opinion), namun tetap mempunyai pengaruh
moral dan sosial yang tinggi karena merupakan hasil dari ijtihad seorang ahli hukum Islam.
Dalam konteks hukum ekonomi Islam, fatwa berperan sebagai mekanisme yang aktif dan
fleksibel, yang menghubungkan prinsip-prinsip syariah dengan praktik ekonomi modern.
Dengan demikian, fatwa berfungsi sebagai salah satu sumber hukum yang mampu
merespon perkembangan zaman.

Dalam sistem hukum Islam klasik, fatwa berfungsi sebagai pedoman moral dan
hukum bagi umat. Namun, di tengah perkembangan negara modern seperti Indonesia,
fatwa mengalami perubahan fungsi menjadi bagian dari praktik hukum sosial yang

1 Yernati Ulfazah, “The Dynamics Of Islamic Family Law In The Modern Provisions In Indonesia,” Al-
Mawarid: Jurnal Syari’ah dan Hukum 7, no. | (2025): 1-10.

' Widya Susanty, Nurhayati, and Tuti Anggraini, “Peranan ‘Urf Dan Adat Dalam Pembentukan Hukum
Islam Dan Implikasinya Terhadap Ekonomi Syariah,” Jurnal lImiah Manajemen, Ekonomi dan Akuntansi, Sinov
5, no. | (2025).

12 Wael B Hallag, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-Figh (Cambridge:
Cambridge University Press, 1997).

23-24 Oktober 2025

Halaman 1228 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

mempunyai dampak pada aspek ekonomi dan kebijakan publik."* Fatwa yang dikeluarkan
oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI), khususnya melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-
MUI), menjadi acuan utama dalam pembuatan kebijakan di sektor keuangan syariah, baik
oleh regulator seperti Otoritas Jasa Keuangan (OJK) maupun oleh pelaku industri. Dengan
demikian, meskipun fatwa tidak memiliki wewenang hukum secara resmi seperti undang-
undang, ia tetap memainkan peran yang bersifat semi-regulatif dalam mengarahkan
penerapan prinsip-prinsip syariah dalam ranah ekonomi nasional.'*

Proses ifta’ (pemberian fatwa) mensyaratkan adanya otoritas keilmuan dan moral
dari seorang mufti atau lembaga fatwa yang mumpuni. Seorang mufti harus menguasai
ilmu ushul fikih, memahami magqasid al-syari‘ah, serta mampu menganalisis berbagai
kondisi sosial dan ekonomi yang dihadapi masyarakat.'® Dalam praktiknya, lembaga fatwa
modern umumnya menggunakan pendekatan kolektif (ijtihad jama‘i), yang melibatkan
berbagai para ahli dari bidang fikih, ushul fikih, ekonomi, hukum positif dan bidang lainnya.
Pendekatan ini bertujuan agar fatwa yang dihasikan lebih adil, kontekstual, dan sesuai
dengan kepentingan umum (maslahah ‘Gmmah).'®

DSN-MUI didirikan pada tahun 1999 sebagai respon atas kebutuhan terhadap
standar aturan dalam penerapan prinsip-prinsip syariah dalam praktik lembaga keuangan
syariah. Fungsi utama DSN-MUI adalah menetapkan fatwa di bidang keuangan,
perbankan, asuransi, dan pasar modal syariah.'” Fatwa-fatwa tersebut menjadi acuan bagi
regulator dan industri dalam merancang produk serta sistem operasional keuangan
syariah. DSN-MUI memiliki peran strategis sebagai lembaga yang menghubungkan antara
prinsip hukum Islam yang ideal dengan kebutuhan ekonomi di dunia modern.

Proses penetapan fatwa DSN-MUI melalui tahapan sistematis. Pertama, sekretariat
menerima usulan atau permintaan untuk membuat fatwa dari lembaga keuangan, asosiasi
industri, atau lembaga pemerintah. Selanjutnya, Badan Pelaksana Harian (BPH) DSN-MUI
membuat naskah akademik. Naskah ini kemudian dibahas dalam rapat pleno DSN-MUI
yang dihadiri oleh para ulama dan ahli ekonomi syariah. Setelah mendapatkan kesepakatan
bersama, fatwa tersebut resmi dikeluarkan dan diberitahukan kepada masyarakat. Cara
kerja ini menunjukkan bahwa fatwa DSN-MUI tidak hanya berdasarkan aspek agama,
tetapi juga melibatkan pertimbangan aspek ekonomi dan hukum yang berlaku di
Indonesia.'®

Kedudukan DSN-MUI sebagai pembuat fatwa di bidang ekonomi syariah
memberikan peran strategis dalam pengembangan hukum ekonomi Islam di tingkat
nasional. Namun, tantangan yang dihadapi adalah bagaimana menjamin bahwa setiap
fatwa yang dikeluarkan tidak hanya sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, tetapi juga

13 M Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di
Indonesia, 1975-1988 (Jakarta: INIS, 1993).

14 Syafiq Hasyim, Understanding the Mdjelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political Dimensions
(Singapore: ISEAS—Yusof Ishak Institute, 2023).

15 Yusuf al-Qaradawi, Al-ljtihad Fi Al-Syari‘ah Al-Islamiyyah (Cairo: Dar al-Syuruq, 1996).

¢ Jasser Auda, Magqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT, 2008).

'7 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia, Profil Dan Tugas DSN-MUI (Jakarta: DSN-MUI, 2019).
'8 Rachmadi Usman, Aspek Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia (Jakarta: Rajawali Pers, 2012).

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1229




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

mampu beradaptasi dengan kondisi sosial, budaya, dan ekonomi lokal di Indonesia."
Reorientasi fatwa DSN-MUI dengan mengintegrasikan local wisdom sangat penting agar
hukum ekonomi Islam di Indonesia tidak terjebak pada formalisme syariah melainkan
mencerminkan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan yang hidup di tengah
masyarakat Indonesia.”

KRITIK TERHADAP PENDEKATAN FIKIH KLASIK DALAM FATWA DSN-MUI

Salah satu ciri khas dari fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh DSN-MUI adalah
kecenderungan metodologinya yang berakar pada pendekatan fikih.?' Hal ini terlihat dari
penggunaan istilah-istilah dan struktur akad yang berasal langsung dari sumber-sumber
fikih mu‘amalah, seperti murabahah, mudharabah, ijarah, wakalah, kafalah dan lainnya.
Fatwa DSN-MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang murabahah, misalnya, merujuk
hampir seluruhnya mengacu pada pandangan mazhab Syafii dan Hanafi, tanpa
memperhatikan berbagai perbedaan praktik sosial dan ekonomi yang ada di Indonesia.

Dalam fatwa tentang murabahah, transaksi tersebut digambarkan sebagai bentuk
jual beli dengan margin keuntungan yang disepakati bersama, dengan syarat bahwa harga
beli dan margin keuntungan harus dinyatakan secara jelas oleh kedua belah pihak.”” Secara
normatif, rumusan ini sesuai dengan prinsip fikih bay‘ al-murabahah, namun dalam konteks
modern, praktik ini sering diterapkan secara formalistik oleh lembaga keuangan, sehingga
akad tersebut cenderung mirip dengan pembiayaan konvensional, hanya mengganti istilah
bunga dengan margin keuntungan. Implementasi murabahah sering kali terjebak dalam
formalisme syariah, yaitu akad yang sesuai dengan hukum fikih tetapi substansinya tetap
menyerupai bunga bank, tanpa memperhatikan prinsip keadilan dan manfaat sosial yang
sejalan dengan semangat syariah serta kearifan lokal Indonesia.

Fatwa DSN-MUI Nomor 07/DSN-MUI/IV/2000 yang mengatur tentang akad
mudharabah, yaitu kerja sama bagi hasil antara pemilik modal dan pengelola usaha. Fatwa
ini mengacu pada konsep mudharabah dalam fikih yang mengatur pola hubungan antara
shahibul maal (pemodal) dan mudharib (pengelola).”? Dalam praktiknya, usaha bersama
(kerjasama) di Indonesia umumnya berjalan berdasarkan prinsip kekeluargaan dan gotong
royong. Namun, struktur mudharabah dalam fatwa ini tidak sepenuhnya sesuai dengan
realitas hubungan sosial-ekonomi masyarakat Indonesia yang bersifat kolektif dan didasari
oleh kepercayaan sosial. Oleh karena itu, diperlukan upaya reinterpretasi agar konsep
bagi hasil dalam mudharabah lebih sesuai dengan karakter ekonomi masyarakat Indonesia.

Fatwa DSN-MUI Nomor 25/DSN-MUI/I11/2002 mengenai rahn menetapkan bahwa
lembaga keuangan syariah diperbolehkan menerima biaya administrasi dalam transaksi

1 Syamsul Anwar, “Reorientasi Pemikiran Figh Di Indonesia,” Al-fami‘ah: Journal of Islamic Studies 45, no. 2
(2007): 351.

2 Amir Mu’allim, “Fatwa Ekonomi Syariah Dan Tantangan Kontekstualisasi Di Indonesia,” Jurnal ljtihad 14,
no. 2 (2014): 159-173.

2! Hasyim, Understanding the Majelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political Dimensions.

22 Dewan Syariah Nasional-MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah (Jakarta:
DSN-MUI, 2020).

2 Dewan Syariah Nasional-MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1230 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

gadai, tetapi tidak boleh memperoleh keuntungan dari barang yang digadaikan.** Dalam
konteks penerapan di Indonesia, praktik gadai tradisional seperti gadai sawah, ijon, atau
pegadaian rakyat memiliki fungsi sosial yang penting, yaitu memberikan bantuan saling
tolong menolong dalam situasi kesulitan ekonomi, bukan hanya sebagai hubungan
komersial. Namun, Fatwa DSN-MUI tentang rahn belum sepenuhnya mencakup aspek
sosial dan budaya dari praktik gadai lokal tersebut. Akibatnya, fatwa ini lebih menekankan
aspek hukum dan formal dalam syariah, sementara aspek sosial dan kemanusiaan yang
selaras dengan nilai lokal seperti gotong royong kurang diperhatikan.

Fatwa DSN-MUI Nomor 40/DSN-MUI/X/2003 tentang pasar modal dan pedoman
umum penerapan prinsip syariah mengacu pada kerangka pasar modal Islam di negara-
negara Timur Tengah serta Malaysia, yang berjalan dalam sistem ekonomi yang
berkembang.”® Di Indonesia, struktur pasar modal memiliki ciri khas berupa dominasi
investor ritel, peran utama perusahaan BUMN, serta tingkat fluktuasi pasar yang tinggi.
Fatwa ini belum sepenuhnya disesuaikan dengan kondisi sosial dan ekonomi nasional.
Selain itu, belum tersedia panduan yang spesifik terhadap jenis usaha lokal maupun
instrumen keuangan khas Indonesia, seperti koperasi syariah atau usaha mikro yang
didasarkan pada komunitas.

Dari berbagai contoh yang telah dijelaskan, terlihat bahwa beberapa fatwa DSN-
MUI masih berlandaskan pada konsep fikih klasik yang lebih bersifat normatif. Namun,
konteks sosial Indonesia memerlukan pendekatan yang lebih berbasis pengalaman nyata,
melibatkan partisipasi masyarakat, serta mengacu pada nilai-nilai. Diperlukan perubahan
arah dalam pembentukan fatwa DSN-MUI agar lebih sesuai dengan kenyataan masyarakat
Indonesia dalam berbagai aspek budaya, ekonomi, dan sosial, tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip dasar syariah.

Pendekatan fikih klasik memiliki dasar teologis yang sah, tetapi sekaligus
menunjukkan kekurangan dalam metode penyampaiannya. Pendekatan ini berasal dari
konteks masyarakat Arab pada masa pertengahan yang bersifat individualistik dan berbasis
aktivitas perdagangan antar individu, bukan berbasis ekonomi komunitas seperti yang
ditemukan di Indonesia.”® Hasil fatwa yang dihasilkan sering kali tidak memperhatikan
kenyataan sosial masyarakat muslim Indonesia yang beragam, bersifat komunal, dan
memiliki tradisi ekonomi yang didasarkan pada solidaritas sosial.

Keterbatasan pendekatan fikih klasik dalam fatwa DSN-MUI bisa dilihat dari dua hal
utama. Pertama, pendekatan ini cenderung mengandalkan teks-teks fikih secara langsung
tanpa memberikan ruang untuk memahami konteks.”” Contoh kongkrit misalnya dalam
soal pembiayaan mikro, masyarakat Indonesia memiliki tradisi seperti arisan dan gotong
royong yang mengandung nilai-nilai solidaritas sosial yang kuat. Namun, sistem ini jarang
dijadikan inspirasi dalam pembentukan fatwa DSN-MUI, padahal sejalan dengan nilai
ta‘awun (tolong-menolong) dan ‘addlah (keadilan distributif) dalam maqdsid al-syari‘ah. *®

2 Dewan Syariah Nasional-MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah.

2 Dewan Syariah Nasional-MUI, Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan Syariah.

2 Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations.

2 Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.

28 M Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di
Indonesia, 1975-1988.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1231




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

Kedua, pendekatan fikih klasik umumnya menganggap hubungan ekonomi sebagai
transaksi antar individu (jjab gabul antara dua pihak) tanpa memperhatikan struktur sosial
yang lebih luas,” seperti koperasi, BUMDes, atau lembaga keuangan mikro lainnya.
Akibatnya, model hukum ekonomi Islam yang dihasilkan cenderung bersifat formal dan
tidak selaras dengan struktur ekonomi yang beraku pada masyarakat umum. Hal ini
berlawanan dengan karakter sosial Indonesia yang mengedepankan prinsip kebersamaan
dan gotong royong, sebagaimana tertuang dalam nilai-nilai Pancasila.

Kurangnya kontekstualisasi dalam fatwa DSN-MUI menimbulkan beberapa masalah
dalam penerapan hukum ekonomi Islam. Pertama, transaksi keuangan sering kali hanya
dilakukan secara formal tanpa memperhatikan nilai-nilai sosial.”® Misalnya, dalam
perbankan syariah, akad murabahah biasanya hanya dianggap sebagai tugas administratif,
tanpa mencerminkan prinsip keadilan dan kerja sama yang ditekankan dalam fikih
mu‘a@malah. Hal tersebut mengakibatkan hubungan antara bank dan nasabah tetap bersifat
hierarkis, mirip dengan sistem kreditur-debitur dalam perbankan konvensional, dan
belum menggambarkan semangat kerja sama (syirkah) dan persaudaraan (ukhuwah) yang
seharusnya menjadi ciri utama ekonomi Islam. Kedua, orientasi fatwa yang terlalu normatif
dan kurang inovatif dalam pengembangan produk keuangan syariah yang bersifat lokal,
misalnya, potensi besar dari Baitul Maal wat Tamwil (BMT) dan koperasi syariah belum
sepenuhnya didukung oleh fatwa yang sesuai dengan konteks.?' Dalam berbagai kasus,
lembaga-lembaga tersebut terpaksa menyesuaikan diri dengan standar fikih klasik yang
tidak selaras dengan kondisi nyata mereka. Ketiga, pendekatan dalam mengeluarkan fatwa
yang kurang memperhatikan aspek sosial dapat menyebabkan jarak antara norma syariah
dengan praktik ekonomi masyarakat, di mana Islam terkesan seperti sistem hukum yang
kaku dan tidak mampu beradaptasi dengan budaya lokal.*

Kritik terhadap dominasi paradigma fikih klasik dalam fatwa DSN-MUI bukan
dimaksudkan untuk menolak otoritas para ulama, tetapi bertujuan mendorong perubahan
metode yang lebih relevan dengan konteks.* Islam memiliki prinsip salih li kulli zaméan wa
makan yang menekankan pentingnya ijtihad kontekstual dan integrasi local wisdom dalam
hukum Islam. DSN-MUI perlu mengembangkan metode fatwa dengan
mempertimbangkan pendekatan maqasid al-syari‘ah, analisis sosial-ekonomi, serta nilai-
nilai budaya lokal yang telah menjadi dasar dalam praktik ekonomi masyarakat Indonesia.
Pendekatan ini diharapkan bisa menjadikan fatwa DSN-MUI tidak hanya sebagai dokumen
hukum normatif, tetapi juga sebagai alat transformasi sosial ekonomi yang sejalan dengan
sifat bangsa Indonesia yang berkeadilan, bergotong-royong, dan humanis.**

2 Syamsul Anwar, “Reorientasi Pemikiran Figh Di Indonesia".

30 Ahmad Hasan, The Doctrine of ljma’ in Islam (Islamabad: Islamic Research Institute, 1986).

31 M Ali Aziz, “Pengembangan Kelembagaan Ekonomi Islam Berbasis Kearifan Lokal,” Jurnal Iqtishadia 9, no.
| (2016): 13-15.

32 Ahmad Hidayat Buang, “Fatwa in the Context of the Modern Nation-State,” Islamic Law and Society 12,
no. | (2005): 21-34.

33 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: Oneworld,
2001).

3* Qodri Azizy, Rekonstruksi Hukum Islam Indonesia (Yogyakarta: Gama Media, 2002).

23-24 Oktober 2025

Halaman 1232 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

INTEGRASI LOCAL WISDOM DALAM FATWA DSN-MUI

Reorientasi fatwa DSN-MUI agar selaras dengan dinamika ekonomi, sosial, dan
budaya Indonesia memerlukan pendekatan yang tidak hanya berdasarkan teks, tetapi juga
konteks. Pendekatan ini bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal yang hidup
dalam praktik sosial masyarakat. Maka diperlukan kerangka konseptual serta langkah-
langkah kelembagaan untuk mengikutsertakan nilai-nilai lokal dalam proses dan hasil
pembuatan fatwa ekonomi syariah.

Kearifan lokal di Indonesia mencakup norma, praktik, dan nilai-nilai yang tumbuh
dan berkembang seiring waktu dalam masyarakat, seperti gotong-royong, musyawarah,
serta tata cara dalam hubungan keluarga atau kelompok masyarakat. Nilai-nilai itu
umumnya selaras dengan prinsip moral dan hukum Islam, seperti prinsip kesejahteraan
dan prinsip keadilan. Dalam konteks hukum Islam di Indonesia, kearifan lokal bukanlah
sesuatu yang bertentangan dengan syariah, melainkan sumber pemahaman kontekstual,
sehingga dapat memperkaya interpretasi hukum dan memperkuat legitimasi fatwa, serta
bisa membuatnya lebih relevan dan dapat diterapkan di tingkat masyarakat lokal. Secara
metodologis, integrasi kearifan lokal memerlukan pendekatan hermeneutis kontekstual,
yaitu sebuah pendekatan dengan mengidentifikasi prinsip-prinsip pokok dalam praktik
lokal yang tidak bertentangan dengan tujuan syariah (maqdsid), lalu
menginternalisasikannya sebagai acuan dalam mengevaluasi praktik-praktik ekonomi
syariah.

Berikut nilai-nilai lokal yang sering dibahas dalam berbagai kajian dan bagaimana

nilai-nilai tersebut dapat diterapkan dalam bentuk fatwa, khusunya fatwa yang berkaitan
dengan ekonomi syariah:

|. Gotong-royong
Nilai ini dapat diimplementasikan dalam pengembangan fatwa berkaitan dengan
mekanisme pembiayaan mikro, zakat dan wakaf produktif, serta koperasi syariah.
Fokusnya adalah pada model pembagian risiko, dana bergotong-royong, dan
peningkatan kemandirian komunitas. Hal ini selaras dengan prinsip maqasid, yaitu
pemeliharaan kesejahteraan ekonomi dan perlindungan harta (hifzh al-mal).*®
2. Musyawarah
Nilai ini menuntut proses penyusunan fatwa yang lebih melibatkan partisipasi
berbagai pihak, seperti wakil komunitas, ulama lokal, pengusaha mikro, dan akademisi
sosial. Dengan adanya musyawarah, fatwa akan memiliki nilai legitimasi sosial yang lebih
kuat dan lebih mudah diterima di tingkat lokal.
3. Keadilan sosial
Fatwa yang berkaitan dengan ekonomi islam harus mengevaluasi dampak
distribusi bukan semata kepatuhan teknis terhadap instrumen syariah. Ini menegaskan
orientasi maqdsid pada pemeliharaan kemaslahatan umum. Fatwa dalam bidang
ekonomi harus mengevaluasi dampak distribusi kekayaan, apakah kebijakan tersebut
mampu mengurangi ketimpangan, bukan hanya sekadar memenuhi aspek teknis
instrumen syariah. Hal ini menunjukkan orientasi maqdsid terhadap pemeliharaan
kemaslahatan umum.

35 Asni, “Kearifan Lokal Dan Hukum Islam Di Indonesia,” Jurnal Al-‘Adl 10, no. 2 (2017): 55-56.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1233




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

4. Keseimbangan dan Keadilan
Nilai ini mendorong pengembangan fatwa yang tidak ekstrem, misalnya dengan
tidak melarang secara mutlak bila terdapat upaya mitigasi kemaslahatan. Fatwa yang
dibuat lebih bersifat seimbang dan proporsional, mempertimbangkan kepentingan
(maslahat) dan kerugian (mafsadah) dalam konteks lokal.

Nilai-nilai tersebut perlu dirumuskan dalam bentuk indikator operasional, misalnya
kriteria manfaat sosial, indikator inklusi keuangan, mekanisme partisipasi publik, agar bisa
digunakan sebagai acuan dalam mengevaluasi pada saat membuat atau merevisi fatwa.

Sementara itu, dalam menata integrasi kearifan lokal secara konseptual dapat
diupayakan melalui tiga model pendekatan berikut:

I. Kerangka Normatif
Fatwa harus menjelaskan tujuan hukum yang ingin dicapai, seperti melindungi
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, serta menilai opsi hukum berdasar
kontribusinya terhadap tujuan-tujuan tersebut. Dengan kata lain, kriteria evaluasi tidak
semata tekstualitas dalil, tetapi efektivitas dalam memenuhi tujuan-tujuan tersebut.*
2. Kerangka Sosial
Pendekatan ini mengintegrasikan analisis empiris terkait praktik sosial
masyarakat, seperti cara mereka bertransaksi, menyelesaikan masalah, dan mengelola
solidaritas. Dalam konteks ini sosiologi hukum dapat membantu mengidentifikasi
konflik antara fatwa dan praktik lokal, sehingga fatwa dapat dimodifikasi agar lebih
mudah diterima dan tidak menimbulkan resistensi.*’
3. Metode Operasional
Setiap rancangan fatwa wajib dilengkapi dengan penilaian dampak sosial-
ekonomi, termasuk analisis terhadap maslahah dan mafsadah, evaluasi terhadap
kesesuaian dengan nilai-nilai lokal (seperti tingkat partisipasi, tingkat adopsi, serta
dampak distribusi), serta mekanisme evaluasi setelah pelaksanaan fatwa.

Ketiga model tersebut dapat mengubah pandangan terhadap fatwa dari produk
yang bersifat deklaratif menjadi kebijakan normatif yang memiliki mekanisme keterlibatan
penelitian lapangan, konsultasi publik, dan studi maqdsid. Untuk mewujudkan tujuan
tersebut, diperlukan reformasi dalam tata kerja kelembagaan DSN-MUI.

Strategi kelembagaan yang dapat diterapkan oleh DSN-MUI agar lebih partisipatif
dalam perumusan fatwa sesuai dengan konteks. Strategi kelembagaan yang bisa digunakan
antara lain sebagai berikut:

|. Mekanisme Konsultasi Multi lapis
Membentuk panel konsultatif tetap yang terdiri dari perwakilan DSN, tokoh
ulama lokal, perwakilan praktisi ekonomi syariah (seperti bank syariah dan koperasi
syariah), akademisi bidang sosiologi dan ekonomi, serta perwakilan masyarakat yang
terdampak. Panel ini berperan sejak tahap perumusan isu hingga uji publik.
2. Prosedur Field-Based Assessment

3 Fadilla Syahriani, “Application of Magasid Al-Shariah in Islamic Economics and Finance as the

Development of Products of Islamic Value,” Hakamain: Journal of Sharia and Law Studies 2, no. 2 (2023):
150-162.

37 Ansori, “Controversial Fatwas from Indonesian Ulema Council: A Study of the Legal Sociology
Perspective,” Academic Journal of Interdisciplinary Studies |1, no. 5 (2022): 242-254.

23-24 Oktober 2025

Halaman 1234 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

Prosedur Penilaian Berbasis Lapangan dengan cara melakukan studi lapangan dan
kajian empiris singkat untuk setiap fatwa ekonomi yang memiliki dampak luas, seperti
yang berkaitan dengan produk keuangan, wisata syariah, dan koperasi. Kajian ini juga
mengandalkan data kualitatif dari masyarakat setempat.

3. Instrumen Magqasid -Scoring

Mengembangkan alat penilaian internal yang dapat menilai seberapa besar suatu
fatwa memenuhi unsur-unsur maqdsid, skor untuk aspek kemaslahatan ekonomi,
keadilan, keseimbangan sosial, dan kesesuaian kultural (kearifan lokal).

4. Transparansi dan Komunikasi Publik

Menerbitkan ringkasan fatwa yang sederhana dan mudah dipahami, yang
menjelaskan alasan pengambilan keputusan berdasarkan prinsip maqasid serta
bagaimana nilai lokal dipertimbangkan. Melakukan sosialisasi secara bertahap ke
lembaga pesantren, ormas, dan komunitas lokal.

5. Pusat Riset dan Monitoring Fatwa

Memperkuat unit riset DSN-MUI dengan kapasitas di bidang sosiologi dan

ekonomi, sehingga mampu melakukan evaluasi kebijakan setelah fatwa diterapkan.
Langkah-langkah tersebut dapat mengubah proses pengambilan fatwa menjadi

bagian dari siklus kebijakan. Siklus tersebut meliputi empat tahap formulasi, uji lapangan,
implementasi, dan evaluasi sebagaimana yang tergambar dalam alur bagan berikut:

Formulasi uji lapangan implementasi evaluasi

Gambar |. Empat Tahap formulasi pengambilan fatwa

Integrasi kebijaksanaan lokal dalam fatwa hanya mungkin jika proses perumusan
fatwa diposisikan sebagai sebuah siklus kebijakan yang bersifat iteratif, bukan sekadar
keputusan permanen satu kali saja. Tahap pertama adalah formulasi, yakni fase ketika isu
hukum-ekonomi diidentifikasi, dipilah, dan dirumuskan menjadi pertanyaan (ifta") yang
operasional. Pada tahap ini, DSN-MUI bersama tim ahli menyusun naskah akademik awal
berbasis sumber hukum primer dan sekunder, memetakan maqdsid yang terdampak,
serta memetakan kemungkinan ruang integrasi 'urf lokal dalam argumen hukum.
Formulasi tidak lagi dilakukan secara tertutup, melainkan sejak awal melibatkan panel
konsultatif yang terdiri dari ulama, akademisi, pelaku lembaga keuangan syariah,
komunitas adat, dan regulator. Formulasi dengan model panel konsultatif ini perlu
diterapkan agar rumusan awal fatwa tidak bergerak dalam ruang epistemik tertutup tetapi
sejak awal diuji dalam horizon realitas sosial.’®

Tahap kedua adalah uji lapangan, yaitu pengujian terbatas (pilot project) atas
rancangan fatwa dalam praktik riil sebelum disahkan menjadi fatwa final. Uji lapangan ini
melibatkan lokasi-lokasi representatif, misalnya BMT di desa adat, koperasi pesantren,
atau bank syariah di wilayah urban. Uji ini untuk menilai keterlaksanaan operasional, daya
terima sosial, serta risiko deviasi praktik. Pengujian tidak hanya mencatat data transaksi
dan kepatuhan prosedural, tetapi juga mengumpulkan respon sosial melalui FGD,
wawancara tokoh, dan observasi bagaimana nilai lokal seperti gotong royong,

38 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1235




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

musyawarah, atau praktik sedekah adat bersinggungan dengan struktur akad yang
diusulkan. Dari sinilah diperoleh umpan balik faktual untuk menimbang apakah rancangan
fatwa layak dilanjutkan apa adanya, perlu dikoreksi, atau justru tidak layak dilanjutkan
karena menimbulkan mafsadah baru dalam konteks budaya tertentu.*’

Tahap ketiga adalah implementasi, yaitu fase ketika fatwa disahkan dan
disosialisasikan secara luas disertai perangkat operasionalnya. Pada fase ini fatwa tidak
diterbitkan secara parsial, melainkan selalu disertai lampiran SOP, contoh akad yang siap
pakai, pedoman audit syariah, serta bahan komunikasi publik yang diterjemahkan ke
bahasa warga dan teknis pelaku industri. Sosialisasi dilakukan bertingkat mulai tingkat
nasional dengan regulator dan asosiasi industri, regional melalui jaringan pesantren atau
ormas, sampai pada tingkat komunitas melalui pelatihan lokus implementasi. Pada titik ini,
integrasi nilai lokal tidak berhenti pada “pertimbangan” dalam teks fatwa, melainkan hadir
dalam cara berbicara, menandatangani kontrak dan lainnya.*

Tahap keempat adalah evaluasi, yaitu penilaian pasca-implementasi untuk
memastikan fatwa benar-benar bekerja dan tetap terjaga dari maslahah palsu yang muncul
hanya di permukaan. Evaluasi dilakukan secara terjadwal dengan menggabungkan dua
jenis pembacaan, pertama analisis doktrinal atas kesesuaian praktik dengan struktur istidlal
fatwa, serta kedua analisis sosio-legal atas penerimaan masyarakat, dampak distribusi
ekonomi, dan implikasi budaya. Data administrasi lembaga (misalnya default rate, adopsi
produk, atau volume transaksi) dibaca bersama testimoni warga dan temuan audit
lapangan untuk membentuk umpan balik yang terukur. Hasil evaluasi inilah yang menjadi
dasar kemungkinan revisi, penambahan pedoman interpretatif, atau bahkan penyusunan
fatwa baru sebagai respons atas dinamika yang tidak terdeteksi pada fase formulasi dan
uji lapangan.*

Keempat tahap ini membentuk suatu siklus yang tidak berhenti pada penerbitan
fatwa, tetapi menjadikan fatwa hidup dalam sirkulasi pengetahuan, praktik dan perbaikan.
Dengan demikian, fatwa tidak berdiri sebagai teks normatif yang statis, melainkan sebagai
kebijakan berbasis bukti (evidence-based fatwa making) yang terikat pada kenyataan sosial
yang terus berubah. Inilah struktur prosedural yang memungkinkan hikmah lokal masuk
secara sah dan terukur ke dalam disiplin hukum Islam, tanpa mengorbankan integritas
syariah dan tanpa melepaskan fatwa dari arena kehidupan tempat ia dilahirkan.

KESIMPULAN

Integrasi local wisdom ke dalam fatwa DSN-MUI merupakan langkah penting untuk
meningkatkan relevansi, keberhasilan, dan kredibilitas fatwa dalam bidang ekonomi
syariah di Indonesia. Dengan menggabungkan prinsip maqasid al-syari‘ah dan pendekatan
sosiologi hukum, fatwa tidak hanya berfungsi sebagai aturan hukum, tetapi juga menjadi
alat kebijakan yang mampu merespon kondisi sosial dan budaya yang ada. Untuk
mewujudkan hal tersebut, DSN-MUI harus menetapkan prosedur konsultasi berbasis

39 Ascarya, “Akad Dan Produk Bank Syariah: Implementasi Fikih Dalam Perbankan,” Jurnal Ekonomi Islam
Republika 8, no. 2 (2012): 76.

40 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik (Jakarta: Gema Insani Press, 2001).

#I Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003).

23-24 Oktober 2025

Halaman 1236 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

riset lapangan terutama untuk fatwa yang memiliki dampak luas, menerapkan metode
maqasid-scoring sebagai persyaratan internal sebelum fatwa diumumkan, membentuk tim
khusus dari masyarakat lokal untuk setiap fatwa yang berhubungan dengan kehidupan
komunitas, serta melakukan evaluasi pasca fatwa diterapkan sebagai bahan perbaikan
yang berkelanjutan.

Penelitian ini menunjukkan bahwa fatwa DSN-MUI selama ini berfungsi kuat secara
normatif bagi industri keuangan syariah, tetapi belum beroperasi sebagai siklus kebijakan
yang memungkinkan integrasi kearifan lokal secara sistematis. Dengan mengubah proses
fatwa ke dalam empat tahap formulasi, uji lapangan terbatas, implementasi, dan evaluasi,
penelitian ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat diformalkan tanpa melanggar
ketentuan syariah, karena integrasinya ditopang oleh maqdsid dan diuji melalui evidensi
sosial-ekonomi.

Penelitian ini masih terbatas pada tingkat konseptual dan belum menerapkan model
tersebut pada satu kasus fatwa secara empiris. la juga belum mengukur potensi resistensi
kelembagaan yang mungkin muncul jika desain siklik ini diterapkan di lingkungan DSN-
MUI. Meski demikian, kontribusinya signifikan, secara teoritis, penelitian ini menggeser
cara pandang fatwa dari teks final menjadi instrumen normatif yang berevolusi dalam
mekanisme pembelajaran sosial. Secara empiris, penelitian ini menawarkan desain
prosedur yang konkret untuk memasukkan kearifan lokal melalui panel konsultatif, pilot
berbasis indikator maqdsid, dan evaluasi berbasis data.

Riset-riset lanjutan sangat diperlukan untuk kajian ini untuk menguji model ini pada
satu kasus fatwa tertentu, melakukan komparasi lintas negara muslim plural, serta
melakukan penelitian lanjutan terkait dimensi resistensi internal agar reformasi model
fatwa ini bukan hanya layak secara konseptual, tetapi juga operasional secara
kelembagaan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullahi Ahmed An-Na’im. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari’a.
Cambridge: Harvard University Press, n.d.

Abou El Fadl, Khaled. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women. Oxford:
Oneworld, 2001.

al-Qaradawi, Yusuf. Al-ljtihad Fi Al-Syari‘ah Al-Islamiyyah. Cairo: Dar al-Syuruq, 1996.

Ansori. “Controversial Fatwas from Indonesian Ulema Council: A Study of the Legal
Sociology Perspective.” Academic Journal of Interdisciplinary Studies 11, no. 5 (2022):
242-254.

Anwar, Syamsul. “Reorientasi Pemikiran Figh Di Indonesia.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic
Studies 45, no. 2 (2007): 351.

Ascarya. “Akad Dan Produk Bank Syariah: Implementasi Fikih Dalam Perbankan.” Jurnal
Ekonomi Islam Republika 8, no. 2 (2012): 76.

. Akad Dan Produk Bank Syariah. (Jakarta: Rajawali Pers, 201 I.

Asni. “Kearifan Lokal Dan Hukum Islam Di Indonesia.” Jurnal Al-‘Adl 10, no. 2 (2017): 55—
56.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1237




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|- CONFERENCE ~ Ahmad Badrut Tamam — Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan

for Muslim Scholars

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
1T, 2008.

Az-Zuhaili, Wahbah. “Ushul Al-Figh Al-Islamiy.” In [I. Beirut: Dar al-Fikr, 2008.

Aziz, M Ali. “Pengembangan Kelembagaan Ekonomi Islam Berbasis Kearifan Lokal.” Jurnal
Igtishadia 9, no. | (2016): 13—-15.

Azizy, Qodri. Rekonstruksi Hukum Islam Indonesia. Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Buang, Ahmad Hidayat. “Fatwa in the Context of the Modern Nation-State.” Islamic Law
and Society 12, no. | (2005): 21-34.

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-Figh.
Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

. Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

Hasan, Ahmad. The Doctrine of ljma“ in Islam. Islamabad: Islamic Research Institute, |986.

Hasyim, Syafiq. Understanding the Majelis Ulama Indonesia: Fatwas and Their Socio-Political
Dimensions. Singapore: ISEAS—Yusof Ishak Institute, 2023.

Indonesia, Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama. Profil Dan Tugas DSN-MUI. Jakarta:
DSN-MUI, 2019.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts
Society, 2003.

Mu’allim, Amir. “Fatwa Ekonomi Syariah Dan Tantangan Kontekstualisasi Di Indonesia.”
Jurnal ljtihad 14, no. 2 (2014): 159-173.

Mudzhar, M Atho. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi Tentang Pemikiran
Hukum Islam Di Indonesia, 1975—1988. Jakarta: INIS, 1993.

Muhammad Syafi’i Antonio. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press,
2001.

Nasional-MUI, Dewan Syariah. Himpunan Fatwa DSN-MUI Tentang Lembaga Keuangan
Syariah. Jakarta: DSN-MUI, 2020.

Othman, M Z H. “Urf as a Source of Islamic Law.” JSTOR 24, no. 4 (1981).

Quraishi, Asifa, and Mohammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Journal
of Law and Religion. Vol. 5. Cambridge: Islamic Texts Society, 2000.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Susanty, Widya, Nurhayati, and Tuti Anggraini. “Peranan ‘Urf Dan Adat Dalam
Pembentukan Hukum Islam Dan Implikasinya Terhadap Ekonomi Syariah.” Jurnal
limiah Manajemen, Ekonomi dan Akuntansi, Sinov 5, no. | (2025).

Syafi’i Antonio, Muhammad. Bank Sharia Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press,
2001.

Syahriani, Fadilla. “Application of Maqasid Al-Shariah in Islamic Economics and Finance as
the Development of Products of Islamic Value.” Hakamain: Journal of Sharia and Law
Studies 2, no. 2 (2023): 150-162.

Ulfazah, Yernati. “The Dynamics Of Islamic Family Law In The Modern Provisions In

23-24 Oktober 2025

Halaman 1238 UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI.A. Yani |17 Surabaya  ]I. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




Reorientasi Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) ANNUAL CONFERENCE
Ahmad Badrut Tamam - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan for Muslim Scholars

Indonesia.” Al-Mawarid: Jurnal Syari’ah dan Hukum 7, no. | (2025): I-10.

Usman, Rachmadi. Aspek Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers,
2012.

Wandi, Sulfan. “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Figh.” Samarah: Jurnal
Hukum Keluarga dan Hukum Islam 2, no. | (2018).

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 1239




