
 
 
 
 
 

 

Pasar Segoro Campurejo 
Muhammad Nashihin, et.al - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1215 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

PASAR SEGORO CAMPUREJO: EPISTEMOLOGI PESISIR,  

REVOLUSI KERANG, DAN PENDIDIKAN TOLERANSI  

UNTUK MERAWAT HARMONI GLOBAL 

 

Muhammad Nashihin  

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

nasihin@iai-tabah.ac.id  

Bayu Pratama Korantalaga  

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

bayupratama@iai-tabah.ac.id  

Shofwatul Qolbiyah  

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

shofwaqolbiyah944@gmail.com  

 

Abstract: This study explores the Segoro Campurejo Market as a 
representation of coastal epistemology that reflects the social, economic, 
cultural, and educational dynamics of coastal communities. The purpose of 
this study is to reveal the meaning of the shell revolution as a symbol of 
transformation and to examine the practice of tolerance education in the 
market as a space for multicultural interaction. Using a qualitative 
ethnographic approach through field observations, interviews, and 
documentation, this study shows that the market functions not only as an 
economic center but also as an arena for art, culture, and local wisdom. 
Symbols such as boats and nets indicate a deep connection with the lives of 
fishermen, while shells as a medium of exchange revive historical and 
symbolic values. Furthermore, the market becomes a place for social 
gatherings that bridges differences in age, status, and culture, thereby 
fostering harmony and tolerance. In conclusion, Segoro Campurejo Market 
illustrates local-based social harmony that offers insights for global 
coexistence. 

Keywords: Coastal Epistemology, Shell Revolution, Tolerance Education, 
Local Wisdom, Global Harmony. 

 

PENDAHULUAN 

Pasar tradisional di Indonesia sejak lama menjadi ruang interaksi sosial, ekonomi, 
sekaligus budaya. Clifford Geertz menegaskan bahwa pasar berfungsi sebagai “panggung” 
di mana nilai budaya dan praktik ekonomi berkelindan, menghadirkan dinamika sosial yang 
melampaui sekadar transaksi ekonomi.1 Dalam konteks pesisir Jawa Timur, Pasar Segoro 
Campurejo muncul sebagai contoh nyata: sebuah event pasar rakyat yang menyatukan 

 
1 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960). 

mailto:nasihin@iai-tabah.ac.id
mailto:bayupratama@iai-tabah.ac.id
mailto:shofwaqolbiyah944@gmail.com


 
 
 
 
 

 

Muhammad Nashihin, et.al – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   1216 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

kegiatan ekonomi, pameran instalasi maritim (replika perahu, jaring), pertunjukan seni, 
dan praktik perdagangan unik seperti penggunaan kerang sebagai alat tukar.2 

Fenomena yang oleh masyarakat setempat disebut sebagai semacam “revolusi 
kerang” merefleksikan dua hal: reaktualisasi nilai ekonomi tradisional (barter dan alat 
tukar lokal) dan strategi promosi budaya-ekonomi yang menonjolkan identitas maritim. 
Liputan media lokal menekankan bahwa kerang digunakan bukan sekadar gimmick, tetapi 
sebagai simbol ekologis untuk mengurangi ketergantungan pada plastik serta sarana 
edukasi bagi generasi muda.3 

Selain itu, pasar ini menjadi panggung seni dan budaya. Instalasi perahu nelayan 
lengkap dengan jaring tidak hanya mempertegas identitas pesisir, tetapi juga 
menghadirkan ruang edukasi budaya. Anak-anak, remaja, hingga orang dewasa terlibat 
langsung, baik sebagai penonton maupun pelaku seni. Kehadiran pejabat, tokoh agama, 
dan tokoh masyarakat bersama warga biasa dalam satu ruang menampilkan harmoni lintas 
status sosial.4 

Dalam konteks masyarakat digital dewasa ini, nilai-nilai yang tumbuh di Pasar 
Segoro Campurejo menawarkan antitesis terhadap disrupsi sosial akibat teknologi. 
Fenomena echo chamber, polarisasi daring, dan melemahnya empati sosial di ruang digital 
telah menimbulkan kekhawatiran tentang lunturnya kohesi sosial di Indonesia.5 Dengan 
menghadirkan kembali interaksi langsung berbasis nilai budaya, Pasar Segoro Campurejo 
berfungsi sebagai ruang belajar sosial yang mengajarkan toleransi, gotong royong, dan 
penghargaan terhadap keragaman. Praktik seperti ini menunjukkan bagaimana kearifan 
lokal dapat menjadi dasar rekonstruksi harmoni sosial di tengah gempuran digitalisasi yang 
cenderung memisahkan manusia dari konteks sosial-budayanya. 

Dengan demikian, Pasar Segoro Campurejo tidak hanya berfungsi sebagai pusat 
ekonomi, tetapi juga sebagai arena epistemologi pesisir, laboratorium sosial bagi 
pendidikan toleransi, serta model kearifan lokal yang relevan untuk merawat harmoni 
global. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode 
etnografi untuk menggali epistemologi pesisir, makna revolusi kerang, dan praktik 
pendidikan toleransi di Pasar Segoro Campurejo. Lokasi penelitian berada di Pasar Segoro 
Campurejo dengan subjek penelitian meliputi pedagang, nelayan, pengunjung, tokoh 
masyarakat, tokoh agama, dan pejabat desa. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
observasi langsung terhadap kegiatan pasar, wawancara semi-terstruktur dengan 
berbagai informan, serta dokumentasi berupa foto, video, rekaman suara informan, dan 

 
2 Radar Gresik. “Uniknya Pasar Segoro Campurejo Gresik, Bayar Pakai Kerang, Rayakan Budaya Pesisir Tanpa 

Plastik.” Radar Gresik, 7 Juli 2025. 
3 BeritaSatu. “Belanja di Pasar Segoro Gresik Bisa Pakai Kerang Pengganti Uang Tunai.” BeritaSatu Jatim, 6 Juli 

2025. 
4 Pemerintah Kabupaten Gresik. Dokumentasi Pasar Segoro Campurejo, Instagram resmi @pemkabgresik, 

2025 
5 Y. Cahyono dan D. Hartono, “Digital Polarization and Social Fragmentation in Indonesia: A Socio-Cultural 
Perspective,” Journal of Digital Society Studies 5, no. 2 (2024): 115–132. 



 
 
 
 
 

 

Pasar Segoro Campurejo 
Muhammad Nashihin, et.al - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1217 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

catatan lapangan. Instrumen penelitian terdiri dari pedoman observasi yang menekankan 
pada kondisi fisik pasar, aktivitas ekonomi, aspek seni dan budaya, interaksi sosial, serta 
nilai toleransi, dan pedoman wawancara yang disesuaikan dengan informan, baik 
pedagang, nelayan, tokoh masyarakat/agama, maupun pejabat desa, untuk menggali 
pengalaman, persepsi, serta makna simbolik yang mereka temukan dalam kegiatan pasar. 
Analisis data dilakukan melalui reduksi, display, dan verifikasi data dengan menggunakan 
pendekatan hermeneutika sosial, sehingga makna simbolik dari perahu, kerang, dan 
interaksi sosial dapat dipahami dalam konteks epistemologi pesisir dan pendidikan 
toleransi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Munculnya Pasar Segoro Campurejo 

Pasar Segoro Campurejo lahir di bawah naungan Ngayom Jagat, sebuah komunitas 
budaya yang tumbuh dari gerakan sosial dan spiritual masyarakat pesisir di Desa 
Campurejo, Kecamatan Panceng, Kabupaten Gresik. Gerakan ini hadir sebagai respons 
terhadap dinamika perubahan sosial, ekologis, dan spiritual yang dihadapi masyarakat 
pesisir akibat arus modernisasi dan tekanan ekonomi global. 

Secara etimologis, nama Ngayom Jagat berasal dari bahasa Jawa, yang berarti 
“melindungi semesta.” Makna ini mencerminkan semangat luhur untuk menjaga 
keseimbangan dan harmoni antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Nilai tersebut 
menjadi landasan filosofis bagi berbagai aktivitas sosial-budaya masyarakat Campurejo, 
termasuk lahirnya Pasar Segoro sebagai ruang ekspresi dan rekreasi budaya. 

Menariknya, sebelum dikenal dengan nama Ngayom Jagat, istilah ngayom memiliki 
akar kuat dalam tradisi maritim masyarakat nelayan Campurejo. Kata tersebut berasal 
dari ungkapan Ngayom Payang-yakni kegiatan menjahit, memperbaiki, serta merawat 
jaring atau alat tangkap ikan jenis payang yang lazim digunakan para nelayan. Aktivitas 
ngayom payang biasanya dilakukan ketika para nelayan tidak melaut, baik di blandongan 
(tempat berteduh di tepi pantai), di atas perahu, maupun di sela-sela perjalanan melaut.6 
Seiring waktu, praktik sederhana namun penuh makna ini berkembang menjadi simbol 
kebersamaan dan gotong royong, yang kemudian menginspirasi lahirnya istilah dan 
semangat Ngayom Jagat — menjaga, merawat, dan melindungi jagat raya dalam segala 
dimensinya. 

Sejak awal, Ngayom Jagat berupaya menghadirkan ruang alternatif bagi masyarakat 
pesisir untuk mengekspresikan nilai-nilai kearifan lokal dan memperkuat kohesi sosial. 
Dari ide inilah, pada Senin, 30 Juni 2025, lahir Pasar Segoro — sebuah ruang kultural-
ekologis yang memadukan kegiatan ekonomi, kesenian, spiritualitas, dan edukasi 
lingkungan. Kegiatan ini diadakan setiap Sabtu Legi, mengikuti penanggalan Jawa yang 
memiliki makna spiritual sebagai hari baik untuk memulai aktivitas kebersamaan, sedekah 
bumi, dan pertemuan masyarakat.7 

Pelaksanaan empat edisi pertama Pasar Segoro menandai proses transformasi 
kegiatan ini dari sekadar pasar rakyat menjadi festival budaya pesisir. Edisi perdana 

 
6 Wawancara dengan Ketua Ngayom Jagat, Campurejo, 15 Oktober 2025. 
7 R. Suparto, Primbon Jawa dan Filosofi Hari Pasaran (Surakarta: Pustaka Adiluhung, 2021), 88. 



 
 
 
 
 

 

Muhammad Nashihin, et.al – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   1218 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

diselenggarakan pada 30 Juni 2025, bertepatan dengan pasaran Pon, salah satu siklus hari 
pasaran dalam tradisi masyarakat Campurejo, yang menjadi momentum lahirnya tradisi 
baru di kawasan pesisir tersebut. Namun, pada bulan Juli 2025, kegiatan tidak dapat 
terlaksana karena persiapan yang belum sepenuhnya mendukung penyelenggaraan secara 
optimal. Kegiatan kemudian dilanjutkan dengan edisi kedua pada 2 Agustus 2025, 
bertepatan dengan pasaran Legi, dan sejak saat itu Pasar Segoro secara rutin diadakan 
setiap Sabtu Legi. Adapun edisi ketiga berlangsung pada Sabtu Legi, 6 September 2025, 
sementara edisi keempat dilaksanakan pada Sabtu Legi, 11 Oktober 2025. 

Ritual waktu pelaksanaan—Sabtu Legi—bukan sekadar pilihan kalender 
tradisional, tetapi simbol kontinuitas spiritual masyarakat Jawa pesisir. Dalam kosmologi 
lokal, Sabtu Legi dimaknai sebagai hari yang mengandung energi keseimbangan antara 
unsur bumi dan laut. Dalam konteks pengetahuan tradisional masyarakat Jawa, hari dan 
pasaran seperti Sabtu Legi memiliki posisi penting dalam sistem petungan untuk 
menentukan waktu yang dianggap baik dalam melakukan berbagai aktivitas, termasuk 
pembangunan rumah atau kegiatan sosial budaya. Sebagaimana dijelaskan dalam 
penelitian etnomatematika tradisi masyarakat Jawa, pemilihan hari semacam ini lebih 
dimaknai sebagai upaya mencari harmoni dan keberkahan dalam tindakan praktis, bukan 
sebagai simbol keseimbangan antara unsur bumi dan laut8. Selain berfungsi sebagai 
kegiatan ekonomi warga, Pasar Segoro Campurejo tumbuh menjadi simbol kebangkitan 
nilai-nilai kebersamaan masyarakat pesisir. Melalui interaksi lintas generasi dan partisipasi 
aktif warga, kegiatan ini berperan sebagai ruang pembelajaran sosial, tempat nilai-nilai 
gotong royong, saling menghormati, dan kesetaraan sosial dihidupkan kembali dalam 
praktik keseharian. Tidak hanya menjadi ruang ekonomi kreatif, Pasar Segoro juga 
berkembang menjadi laboratorium sosial yang mendukung pendidikan karakter dan 
kesadaran ekologis. Anak-anak dilibatkan sebagai pelaku pertunjukan dan pengelola stan 
edukasi, sementara generasi muda berperan dalam mengembangkan konten digital untuk 
mendokumentasikan sekaligus mempromosikan kegiatan ini secara kreatif dan etis.  

Dengan demikian, sejarah Pasar Segoro dalam naungan Ngayom Jagat merupakan 
perjalanan kultural yang menggambarkan sinergi antara ekonomi lokal, spiritualitas 
maritim, dan pendidikan sosial. Ia tumbuh sebagai bentuk perlawanan terhadap disrupsi 
nilai akibat globalisasi, sekaligus sebagai wujud nyata ngayomi jagat — melindungi 
kehidupan dan kebersamaan melalui budaya. 

 

Pasar Segoro Campurejo sebagai Epistemologi Pesisir 

Pasar menjadi ruang representasi di mana simbol-simbol maritim seperti perahu 
dan jaring berfungsi memperkuat identitas nelayan Campurejo. Instalasi tersebut tidak 
hanya memiliki nilai estetis, tetapi juga berperan sebagai media edukatif bagi pengunjung 
dalam memahami kehidupan dan budaya pesisir. Dalam pandangan antropolog A. Ahimsa-
Putra, pengetahuan lokal merupakan hasil dari interaksi langsung antara manusia dan 
lingkungannya, sehingga setiap tindakan dan simbol memiliki makna ekologis dan kultural 
yang khas.9 Konsep ini tampak nyata pada masyarakat Campurejo yang memaknai laut 

 
8 Aryanto, A. (2023). Etnomatematika pada penentuan hari baik dalam tradisi membangun rumah Jawa. 
Sutasoma: Jurnal Sastra Jawa, 11(2), 142-152. https://doi.org/10.15294/sutasoma.v11i2.69594 
9 A. Ahimsa-Putra, Paradigma Ilmu Sosial-Budaya: Sebuah Pandangan (Yogyakarta: Kepel Press, 2006). 



 
 
 
 
 

 

Pasar Segoro Campurejo 
Muhammad Nashihin, et.al - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1219 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

bukan sekadar sumber penghidupan, melainkan juga sebagai ruang spiritual dan sosial. 
Interaksi sosial yang lahir di ruang pasar tersebut tidak hanya meneguhkan identitas 
pesisir, melainkan juga menumbuhkan kesadaran bahwa menjaga keseimbangan alam 
sama artinya menjaga kehidupan manusia itu sendiri. 

Aspek paling menarik dari epistemologi pesisir yang tercermin dalam Pasar Segoro 
Campurejo terletak pada cara nilai-nilai toleransi tumbuh secara alami melalui interaksi 
sosial antarwarga. Dalam ruang sosial ini, masyarakat belajar untuk menghargai perbedaan 
pandangan, kebiasaan, dan latar sosial, sehingga terbentuk kesadaran kolektif bahwa 
kebersamaan lebih utama daripada perpecahan. Dengan demikian, epistemologi pesisir 
tidak sekadar dipahami sebagai sistem pengetahuan lokal, melainkan juga sebagai cara 
hidup yang menyatu dengan ritme alam dan nilai-nilai komunitasnya. Melalui praktik sosial 
di pasar ini, tumbuh bentuk pendidikan toleransi dan kearifan lokal yang berakar pada 
kehidupan sehari-hari masyarakat pesisir—yakni proses pembelajaran lintas budaya yang 
berlangsung secara alami melalui interaksi, kerja sama, dan penghormatan terhadap alam. 

 

Revolusi Kerang: Ekonomi dan Budaya 

Penggunaan kerang sebagai alat tukar menghadirkan nuansa barter tradisional, 
sekaligus promosi budaya yang menekankan pentingnya laut sebagai sumber kehidupan.10 
Penggunaan kerang sebagai alat tukar dalam Pasar Segoro Campurejo tidak hanya 
menghidupkan kembali sistem barter tradisional yang telah lama ditinggalkan, tetapi juga 
menjadi simbol perlawanan terhadap budaya konsumtif modern. Dalam praktiknya, 
kerang Srimping digunakan sebagai media pertukaran utama. Di area pintu masuk, panitia 
menyediakan pos penukaran uang rupiah dengan kerang, di mana satu kerang bernilai 
minimal Rp2.000,-, tanpa pecahan kecil seperti Rp200,- atau Rp500,-. Setelah 
menukarkan uang, pengunjung dapat menggunakan kerang tersebut untuk membeli 
berbagai jenis makanan dan produk lokal yang dijual di area pasar. Dengan cara ini, 
aktivitas jual beli tidak hanya berorientasi pada ekonomi, tetapi juga menjadi sarana 
edukatif yang menghidupkan nilai kebersamaan, kesederhanaan, dan kesadaran ekologis. 

Lebih dari sekadar alat tukar, kerang memiliki makna simbolik dan spiritual yang 
mendalam. Sebagai hasil laut, kerang merepresentasikan hubungan harmonis masyarakat 
pesisir dengan alam, yang dipandang sebagai sumber kehidupan sekaligus ruang 
spiritualitas. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Clifford Geertz, yang menegaskan 
bahwa kebudayaan masyarakat lokal sering kali menampilkan dimensi keagamaan yang 
tidak selalu formal, melainkan terwujud melalui simbol dan kebiasaan sosial sehari-hari. 
Fenomena tersebut mencerminkan adanya “agama lokal” (local religion), yaitu sistem nilai 
dan makna moral yang mengatur hubungan manusia dengan sesamanya serta dengan alam 
semesta.  

Dengan demikian, simbol kerang dalam Pasar Segoro tidak hanya menjadi benda 
ekonomi, melainkan juga representasi spiritual yang mencerminkan keseimbangan antara 
kehidupan material, nilai kemanusiaan, dan kesadaran ekologis masyarakat pesisir. Hal ini 

 
10 BeritaSatu. “Belanja di Pasar Segoro Gresik Bisa Pakai Kerang Pengganti Uang Tunai.” BeritaSatu Jatim, 6 
Juli 2025. 



 
 
 
 
 

 

Muhammad Nashihin, et.al – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   1220 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sejalan dengan teori James Scott tentang moral economy, di mana masyarakat lokal 
membangun sistem ekonomi berbasis solidaritas dan simbol budaya.11 

 

Seni dan Budaya 

Pasar menampilkan pertunjukan seni lokal, musik, dan tari, yang mempertemukan 
generasi muda dan tua dalam ruang apresiasi budaya. Seni berfungsi sebagai perekat 
sosial.12 Aktivitas seni yang berlangsung di Pasar Segoro Campurejo menunjukkan bahwa 
kebudayaan memiliki peran penting sebagai pemersatu kehidupan sosial masyarakat. 
Beragam pertunjukan seperti seni lokal, musik dan tari tidak hanya berfungsi sebagai 
hiburan, tetapi juga menjadi sarana interaksi lintas generasi yang memberi ruang setara 
bagi kaum muda dan orang tua untuk mengekspresikan nilai budaya. Hal ini sejalan dengan 
pandangan Koentjaraningrat, bahwa kebudayaan memiliki fungsi mendasar sebagai sistem 
nilai yang menjadi pedoman dalam mengatur pola tindakan dan interaksi sosial 
masyarakat.13 Dalam konteks ini, seni berperan sebagai sarana komunikasi lintas budaya 
yang mampu mempersatukan keragaman, menumbuhkan rasa kebersamaan serta 
memperkokoh jalinan sosial di tengah masyarakat.  

Ragam seni yang ditampilkan dalam Pasar Segoro Campurejo meliputi berbagai 
bentuk ekspresi kreatif, mulai dari seni rupa (visual seperti lukisan dan patung), seni musik 
(audio melalui bunyi dan harmoni), seni tari (gerak tubuh yang ritmis), seni teater 
(pertunjukan drama dan visual), hingga seni sastra (ungkapan estetis melalui puisi dan kata-
kata indah). Seluruh pertunjukan tersebut diisi oleh seniman muda Campurejo yang 
berkolaborasi dengan seniman tingkat regional hingga nasional, serta melibatkan lembaga-
lembaga pendidikan setempat sebagai bagian dari proses pembelajaran dan pelestarian 
budaya. 

Kehadiran beragam kesenian ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan bagi 
pengunjung, tetapi juga sebagai upaya pelestarian seni tradisional yang mulai tergerus oleh 
arus modernisasi. Melalui ruang ini, masyarakat pesisir menemukan kembali identitas 
kulturalnya sekaligus memperkuat solidaritas sosial antarwarga. Selain itu, meningkatnya 
jumlah pengunjung turut meningkatkan pendapatan para pedagang, sehingga Pasar Segoro 
berperan ganda sebagai ruang budaya dan penggerak ekonomi masyarakat lokal. 

 

Pendidikan Toleransi 

Hadirnya anak-anak hingga orang tua, pejabat hingga warga biasa, menunjukkan 
praktik toleransi dan egalitarianisme. Pasar Segoro Campurejo merepresentasikan praktik 
nyata dari pendidikan toleransi yang berakar pada kearifan budaya lokal. Melalui interaksi 
warga tanpa membedakan status sosial, agama, maupun usia, masyarakat belajar untuk 
menghargai perbedaan dalam tindakan sehari hari. Pasar memainkan peran penting  
sebagai tempat terjadinya pembelajaran sosial yang alami. Melalui interaksi yang 

 
11 James C. Scott. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast Asia. New Haven: 
Yale University Press, 1976. 
12 Pemerintah Kabupaten Gresik. Dokumentasi Pasar Segoro Campurejo, Instagram resmi 
@pemkabgresik, 2025. 
13 Koentjaraningrat. Kebudayaan, Mentalitet, dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia, 1987. 



 
 
 
 
 

 

Pasar Segoro Campurejo 
Muhammad Nashihin, et.al - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1221 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

sederhana anak dengan orang tua, penjual dengan pembeli, dan interaksi antar warga 
tercipta proses saling menghargai, memahami dan menghormati  yang membentuk 
karakter masyarakat yang terbuka dan menghargai perbedaan.  Pasar menjadi ruang 
belajar sosial tanpa diskriminasi.  

Pendidikan toleransi merupakan pembelajaran berbasis pengalaman dalam ruang 
sosial yang plural. Tilaar menyebutkan bahwa pendidikan multikultural bertujuan 
membangun kohesi sosial dalam masyarakat plural.14 Pasar sebagai ruang publik 
mencerminkan interaksi sosial lintas usia, status, dan budaya, yang menjadi sarana nyata 
pendidikan toleransi. Sikap toleransi yang tumbuh di pasar ini merefleksikan makna Islam 
rahmatan lil ‘alamin, yaitu agama yang menebar kasih sayang dan kedamaian bagi seluruh  
makhluk.  Hal ini terlihat dari kehidupan masyarakat Campurejo yang menjadikan pasar 
bukan hanya sebagai tempat kepentingan ekonomi, melainkan ruang dialog sosial yang 
terbuka. Di sana semua orang tanpa membedakan status,usia dapat berhubungan secara 
setara dan saling menghormati. Dari proses sosial yang egaliter ini menumbuhkan 
kesadaran kolektif tentang  pentingnya saling menghargai dan hidup berdampingan secara 
damai di tengah keberagaman budaya. 

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai toleransi dan musyawarah tersebut 
sejalan dengan ajaran ukhuwah (persaudaraan) dan ta‘āruf (saling mengenal) sebagaimana 
termaktub dalam firman Allah: 

أا  إِنَّ  عاارافُوا ۚ  لتِ ا واق اباائِلا  شُعُوبًا  عالْنااكُمْ  واجا واأنُثاىٰ  رٍ  ذاكا مِّن  لاقْنااكُم  خا إِنََّّ  النَّاسُ  ا  أاي ُّها بِيٌ يَا  خا عالِيمٌ  اللََّّا  إِنَّ  أاتْ قااكُمْ ۚ  اللََِّّ  عِندا  كْراماكُمْ   

(“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling 
mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling 
bertakwa.”) — (Q.S. Al-Ḥujurāt [49]:13). 

Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman merupakan fitrah sosial yang harus 
dikelola melalui semangat saling mengenal dan menghargai. Dengan demikian, praktik 
sosial di Pasar Segoro Campurejo merupakan manifestasi pendidikan multikultural 
berbasis nilai-nilai Islam, di mana perbedaan bukan menjadi sumber perpecahan, 
melainkan sarana memperkuat persaudaraan dan membangun kemajuan bersama. 

 

Harmoni Lokal untuk Global 

 Kehidupan sosial di Pasar Segoro Campurejo menunjukkan bahwa nilai nilai 
kearifan lokal mampu menjadi pondasi terciptanya keharmonisan sosial yang bersifat 
universal. Nilai harmoni yang lahir dari interaksi di Pasar Segoro Campurejo 
mencerminkan model kearifan lokal yang dapat dijadikan inspirasi global dalam merawat 
keberagaman dan perdamaian.15 Interaksi antarwarga yang berasal dari berbagai latar 
belakang budaya, usia, maupun status sosial menjadi bukti nyata adanya semangat 
kebersamaan dan saling menghormati di tengah keberagaman. Dalam situasi dunia yang 
sering diwarnai perbedaan dan konflik identitas, harmoni lokal seperti ini memberikan 

 
14 H.A.R. Tilaar. Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan 
Nasional. Jakarta: Grasindo, 2004. 
15 Ainul Yaqin. Pendidikan Multikultural: Cross-Cultural Understanding untuk Demokrasi dan Keadilan. 
Yogyakarta: Pilar Media, 2005. 



 
 
 
 
 

 

Muhammad Nashihin, et.al – Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   1222 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

pelajaran berharga bahwa perdamaian sejati justru dapat tumbuh dari hubungan sosial 
sederhana yang berpijak pada budaya dan tradisi masyarakat. 

Selain berfungsi sebagai ruang ekonomi dan budaya, Pasar Segoro Campurejo juga 
berperan sebagai simbol keterbukaan masyarakat pesisir terhadap perubahan tanpa 
meninggalkan identitas lokalnya. Beragam aktivitas seperti pertunjukan seni tari, 
pementasan musik rakyat, hingga praktik jual beli menggunakan alat tukar kerang 
merupakan bentuk nyata dari upaya menjaga keseimbangan antara nilai-nilai tradisional 
dan dinamika zaman. Konsep harmoni lokal yang tumbuh di masyarakat Campurejo 
mencerminkan model keberagaman yang inklusif dan humanis, di mana kebudayaan tidak 
dipertentangkan dengan perubahan, tetapi dijadikan sarana adaptasi yang kreatif. 

Praktik sosial yang menekankan kerja sama, kepedulian terhadap lingkungan, dan 
penghormatan terhadap perbedaan menjadi cerminan nilai kemanusiaan universal yang 
sangat relevan di era global saat ini. Dengan demikian, praktik toleransi dan solidaritas 
yang dikembangkan masyarakat Campurejo melalui Pasar Segoro tidak hanya bermakna 
bagi kehidupan lokal, tetapi juga dapat menjadi teladan bagi masyarakat global dalam 
menumbuhkan semangat harmoni dan nilai-nilai kemanusiaan. 

Harmonisasi global tentunya ditunjang oleh harmonisasi yang lebih kecil, yakni 
harmonisasi lokal. Jika harmoni lokal terwujud, maka secara langsung maupun tidak akan 
memantik kesadaran untuk menjaga kerukunan di ranah global. Dari berbagai inisiatif lokal 
akan muncul gagasan-gagasan baru yang menginspirasi masyarakat dunia. Misalnya, 
kesenian tradisional yang diangkat dari budaya lokal kemudian disebarluaskan melalui 
internet, atau ide-ide kreatif dalam bidang ekonomi yang menjadi referensi baru bagi 
masyarakat global. Dengan cara demikian, kerukunan dan toleransi masyarakat global 
dapat tumbuh semakin harmonis dan berkelanjutan. 

Dengan kata lain, Pasar Segoro Campurejo merepresentasikan ekspresi kultural 
masyarakat pesisir yang visioner, yang memadukan nilai-nilai lokal dengan wawasan 
global. Proses ini menunjukkan bahwa kebudayaan bukanlah sesuatu yang statis, 
melainkan senantiasa bergerak mengikuti perubahan sosial sambil tetap mempertahankan 
sistem nilai yang menjadi identitasnya. Oleh karena itu, praktik sosial di Pasar Segoro 
dapat dibaca sebagai bentuk pendidikan multikultural praksis yang tidak hanya 
mengajarkan toleransi, tetapi juga membangun kesadaran ekologis dan solidaritas 
kemanusiaan lintas batas budaya 

 

KESIMPULAN 

Pasar Segoro Pasar Segoro Campurejo merupakan representasi epistemologi 
pesisir yang tumbuh dalam naungan gerakan Ngayom Jagat bukan hanya sekadar ruang 
transaksi ekonomi, tetapi juga menjadi simbol kultural yang merepresentasikan kearifan 
masyarakat pesisir Campurejo dalam menghadapi perubahan zaman. Melalui aktivitas 
sosial, pertunjukan seni, dan praktik jual beli dengan alat tukar tradisional seperti kerang, 
masyarakat menunjukkan kemampuan menjaga keseimbangan antara nilai-nilai tradisional 
dan tuntutan modernitas. 

Konsep harmoni lokal yang tumbuh di lingkungan Campurejo mencerminkan 
semangat keberagaman yang inklusif dan humanis. Nilai-nilai seperti gotong royong, 



 
 
 
 
 

 

Pasar Segoro Campurejo 
Muhammad Nashihin, et.al - Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Halaman   1223 
23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 
Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

kepedulian terhadap lingkungan, dan penghormatan terhadap perbedaan menjadi pilar 
penting yang menguatkan kehidupan sosial masyarakat. 

Lebih dari sekadar tradisi lokal, praktik toleransi dan solidaritas yang dihidupkan 
melalui Pasar Segoro memberikan inspirasi bagi pembentukan harmoni yang lebih luas. 
Harmonisasi global pada dasarnya berakar dari harmonisasi lokal; ketika masyarakat 
mampu menjaga keseimbangan dan kedamaian di tingkat lokal, maka nilai-nilai tersebut 
dapat berkontribusi pada terciptanya perdamaian dunia. Dengan demikian, Pasar Segoro 
dapat dipandang sebagai refleksi dari kearifan lokal yang tidak hanya relevan bagi 
masyarakat Campurejo, tetapi juga bernilai universal bagi peradaban global. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. Islam as a Cultural Resource for Humanization: Building a Civilization of 
Peace and Tolerance. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 2019. 

Ainul Yaqin. Pendidikan Multikultural: Cross-Cultural Understanding untuk Demokrasi dan 
Keadilan. Yogyakarta: Pilar Media, 2005. 

Alwasilah, A. Chaedar. Filsafat Pendidikan Multikultural. Bandung: Kiblat Buku Utama, 
2010. 

Anis Fauzi. “Implementasi Pendidikan Karakter.” Lentera Pendidikan 19, no. 2 (2016): 
146–162. 

Banks, James A. Multicultural Education: Issues and Perspectives. 7th ed. Hoboken, NJ: 
John Wiley & Sons, 2009. 

BeritaSatu. “Belanja di Pasar Segoro Gresik Bisa Pakai Kerang Pengganti Uang Tunai.” 
BeritaSatu Jatim, 6 Juli 2025. 

Clifford Geertz. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 1960. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New York: Basic Books, 
1973. 

H.A.R. Tilaar. Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam 
Transformasi Pendidikan Nasional. Jakarta: Grasindo, 2004. 

Heddy Shri Ahimsa-Putra. “Kearifan Lokal sebagai Sumber Pengetahuan.” Antropologi 
Indonesia 30, no. 2 (2006): 119–132. 

James C. Scott. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast 
Asia. New Haven: Yale University Press, 1976. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan, Mentalitet, dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia, 1987 

Pemerintah Kabupaten Gresik. Dokumentasi Pasar Segoro Campurejo, Instagram resmi 
@pemkabgresik, 2025. 

Radar Gresik. “Uniknya Pasar Segoro Campurejo Gresik, Bayar Pakai Kerang, Rayakan 
Budaya Pesisir Tanpa Plastik.” Radar Gresik, 7 Juli 2025. 

Tilaar, H. A. R. Multikulturalisme: Tantangan-tantangan Global Masa Depan dalam 
Transformasi Pendidikan Nasional. Jakarta: Grasindo, 2004. 

 


