
 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

DARI SONG OSONG LOMBHUNG HINGGA RAMPA’ NAONG BRINGIN 
KORONG: KEARIFAN LOKAL SEBAGAI MODEL CINTA DAN TOLERANSI  

DALAM PEMIKIRAN ISLAM 

 

Muniri  

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

mc.azumy@gmail.com  

Nur Chotimah Aziz 

Sekolah Tinggi Agama Islam Raudhatul Ulum Arrahmaniyah Sampang 

nurchotimahazis@stairua.ac.id  

Mahsun  

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

mahsunlana@gmail.com 

Ach. Shobri 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

achshobri@gmail.com 

Hafid 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

hafidhsahlan@gmail.com 

 

Abstract: This study examines three philosophies of life among the 
Madurese people—Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, and 
Rampa’ Naong Bringin Korong—as models of local wisdom that reflect the 
values of love and tolerance in Islam. This study aims to reveal the 
philosophical meanings of these proverbs and their relevance to the 
principles of Islam Nusantara. The method employed is local hermeneutics 
with a qualitative-interpretative approach to interpret Madurese symbols, 
language, and cultural practices within their social context. The findings 
indicate that Song Osong Lombhung emphasizes family solidarity, Mon 
Soghi-Pasoghe’ fosters social responsibility, and Rampa’ Naong Bringin 
Korong describes universal harmony. Together, these three form a value 
structure ranging from micro-level solidarity to cosmic love, aligning with 
the concept of rahmatan lil ‘alamin. This study concludes that Madurese 
local wisdom can serve as a model of contextual Islamic praxis that 
reinforces moderation, compassion, and social tolerance in Indonesia. 

Keywords: Madurese proverbs, local wisdom, Islamic thought, tolerance 

 

PENDAHULUAN 

Keragaman merupakan modal sosial bangsa. Tanpa landasan etika yang kuat akan 
mudah melahirkan segregasi dan intoleransi. Indonesia adalah negara dengan tingkat 

mailto:mc.azumy@gmail.com
mailto:nurchotimahazis@stairua.ac.id
mailto:mahsunlana@gmail.com
mailto:achshobri@gmail.com
mailto:achshobri@gmail.com


 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   850 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

keragaman yang tinggi, seringkali menghadapi tantangan besar dalam menjaga harmoni 
sosial, seperti perbedaan agama, etnis, dan budaya. Hasil laporan penelitian yang 
dilakukan oleh SETARA Institute dan Wahid Foundation menegaskan bahwa intoleransi 
berbasis agama dan etnis masih menjadi problem serius dalam satu dekade.1 Jika kasus 
intoleransi berbasis agama dan etnis ini dibiarkan tanpa penanganan, sangat dimungkinkan 
melebar dan sulit dikendalikan. Berdasarkan konteks ini, penting dilakukan oleh 
cendekiawan dan akademisi adalah melakukan penggalian nilai-nilai kearifan lokal yang 
menumbuhkan cinta dan toleransi, dalam rangka menyediakan basis moral dan praksis 
sosial yang telah lama hidup dalam masyarakat. 

Kearifan lokal tidak sekadar warisan budaya, tetapi sebuah sistem nilai yang selama 
ini memelihara keseimbangan sosial, spiritual, dan ekologis masyarakat. Banyak kearifan 
lokal yang sudah menyatu padu dengan spirit keislaman orang Indonesia. Kesatupaduan 
antara kearifan lokal dan keislaman selanjutnya menjadi landasan paradigmatik ’Islam 
Nusantara’. Sebagai paradigma keilmuan yang menekankan perlunya pembacaan 
kontekstual terhadap ajaran Islam agar tetap relevan dengan realitas sosial dan budaya 
lokal Indonesia,2 tak terkecuali Islam Madura. Menilik fenomena sosial di Madura, 
seringkali direduksi dalam stereotipe kekerasan atau temperamental, sementara dimensi 
filosofis dan etisnya justru kurang diangkat. Padahal, terdapat falsafah hidup seperti Song 
Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong Bringin Korong menyimpan nilai 
sosial dan spiritual berlapis, mulai dari solidaritas keluarga, empati sosial, hingga harmoni 
universal. Sayangnya, kekayaan nilai kearifan lokal Madura yang berpotensi memperkuat 
harmoni sosial tersebut belum sepenuhnya diimbangi oleh kajian akademik yang 
komprehensif, khususnya yang memadukan perspektif keislaman, budaya lokal, dan 
filsafat sosial secara integratif.  

Sebagai contoh penelitian yang mengkaji hubungan antara kearifan lokal dan 
harmoni sosial di Indonesia, seperti yang dilakukan oleh Suwartiningsih dan Purnomo 
tentang praktik ritual ’Do’a Arwah’ dalam memperkuat solidaritas lintas agama.3 
Penelitian lainnya yang mengambil kajian kemaduraan, dilakukan oleh Takdir, dkk. Mereka 
meneliti falsafah ’Rampa’ Naong Bringin Korong’ sebagai simbol harmoni sosial masyarakat 
Madura yang mengedepankan keseimbangan dan kebersamaan.4 Hanya saja, penelitian ini 
belum menyajikan kerangka interpretatif yang memadukan dengan falsafah lainnya. Itu 
karena, penelitian Takdir, dkk. masih bersifat parsial, tidak bersifat interdisipliner yang 
dipadukan dengan studi keislaman, budaya, dan filsafat sosial sehingga lingkup kajian 
antropologisnya berhenti pada deskripsi etnografis tanpa berusaha menelusuri dimensi 

 
1 https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/. Diakses pada tanggal 24 Juni 2025 
2 Zainul Milal Bizawie, “Landasan Operasional Islam Nusantara,” NU Online, 2015, 1–6, 
https://www.nu.or.id/opini/landasan-operasional-Islam-Nusantara-5h00k. 
3 S Suwartiningsih and D Purnomo, “Harmoni Sosial Berbasis Kearifan Lokal ‘Doa Arwah’ Pada Masyarakat 
Perbatasan Indonesia-Timor Leste Social Harmonisation Based on Local Wisdom of “ …,” Anthropos 5, no. 
2 (2020): 170–82, https://www.academia.edu/download/72450901/12624.pdf. 
4 Mohammad Takdir, “Potret Kerukunan Berbasis Kearifan Lokal: Implementasi Nilai-Nilai Harmoni Dalam 
Ungkapan‘Rampak Naong Bringen Korong’ Dalam Kehidupan Masyarakat Madura,” Khazanah: Jurnal Studi 
Islam Dan Humaniora 16, no. 1 (2018): 73, https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2057. 

https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/


 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

teologisnya. Sehingga, meminjam pendapat Aminuddin dan Usfah, studi keislaman sering 
abai terhadap konteks simbolik dan bahasa budaya yang hidup dalam masyarakat.5  

Bertolak dari keterbatasan kajian-kajian sebelumnya yang masih bersifat parsial dan 
deskriptif, terutama dalam mengaitkan kearifan lokal Madura dengan dimensi teologis dan 
kerangka keislaman yang lebih luas, penelitian ini memandang perlu adanya pendekatan 
baru yang lebih integratif dan interpretatif. Hasil penelitian yang hendak disajikan 
bermaksud menghadirkan kebaruan dengan mengintegrasikan pendekatan Hermeneutika 
Lokal dengan paradigma Islam Nusantara. Untuk itu, tujuan penelitian ini; (1) mengkaji 
makna filosofis dari falsafah Madura Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan 
Rampa’ Naong Bringin Korong; (2) menafsirkan nilai-nilai cinta (mahabbah) dan toleransi 
(tasamuh) yang terkandung di dalamnya melalui pendekatan Hermeneutika Lokal; dan (3) 
menempatkannya dalam kerangka pemikiran Islam Nusantara sebagai model praksis 
keislaman yang kontekstual, moderat, dan berorientasi pada rahmah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-interpretatif dengan metode 
Hermeneutika Lokal, yang bertujuan menafsirkan makna simbolik falsafah dan praktik 
budaya masyarakat Madura sebagai ekspresi nilai-nilai Islam yang hidup dalam konteks 
sosial. Pendekatan ini tidak hanya menempatkan pepatah seperti Song Osong Lombhung, 
Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong Bringin Korong sebagai teks budaya, tetapi juga 
sebagai sistem makna yang membentuk etos sosial, moral, dan spiritual masyarakat. 
Hermeneutika dipilih karena memungkinkan terjadinya dialog antara horizon penafsir 
(peneliti) dengan horizon makna masyarakat lokal, sebagaimana dijelaskan oleh Hans-
Georg Gadamer bahwa pemahaman merupakan perjumpaan antara dua dunia makna 
yang saling berinteraksi.6 

1. Pengumpulan Data 
Data diperoleh melalui empat teknik utama berikut: 
a. In-Depth Interview. Dilakukan terhadap para tokoh budaya, seperti kiai, kepala 

desa, pelaku tradisi lokal, dan generasi muda Madura. Tujuannya untuk menggali 
pemaknaan mereka terhadap simbol dan falsafah yang diteliti, serta menelusuri 
bagaimana nilai-nilai tersebut dipraktikkan dalam kehidupan sosial dan keagamaan. 

b. Participant Observation. Peneliti hadir dan berinteraksi langsung dalam kegiatan 
yang berkaitan dengan tiga falsafah tersebut, seperti acara panen, ritual keluarga, 
dan kegiatan keagamaan masyarakat Madura. Observasi ini dimaksudkan untuk 
memahami konteks sosial dari simbol budaya secara empiris, bukan hanya dari 
teks lisan. 

 
5 Luthfi Hadi Aminuddin and Isnatin Ulfah, “Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of Islamic 
Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU),” Justicia Islamica 18, no. 2 (2021): 355–74, 
https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.3095. 
6 Emanuel Prasetyono, “Menggagas Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans Georg Gadamer Sebagai 
Model Saling Memahami Bagi Dialog Antarbudaya Dengan Relevansi Pada Pancasila Sebagai Landasan 
Dialogis Filosofis,” Studia Philosophica et Theologica 22, no. 1 (2022): 63–95, 
https://doi.org/10.35312/spet.v22i1.431. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   852 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

c. Studi Dokumen dan Naskah. Peneliti mengumpulkan serta menafsirkan beberapa 
falsafah Madura, dan mengambil tiga falsafah yang hendak dianalisis, dan literatur 
akademik tentang Islam Nusantara dan budaya Madura untuk menemukan jejak 
dan semantik dari istilah serta idiom lokal. 

d. Diskusi Informal. Diskusi ini sebenarnya menjadi media wawancara dengan 
beberapa narasumber, seperti diskusi warung kopi (ngopi) dengan pemuda, ibu-
ibu penggerak sosial seperti Muslimat dan Fatayat, Kiai, Blatér dan perangkat desa. 
Selanjutnya, hasil wawancara dipilah sesuai relevansinya dengan penelitian ini. 
Diskusi informal ini sebenarnya media mewawancarai narasumber, yang bertujuan 
menelusuri makna kolektif dan variasi pemahaman terhadap simbol-simbol budaya 
yang diteliti, sekaligus menjadi sarana triangulasi antar sumber data.7 

2. Teknik Analisis Data 
Analisis data mengikuti langkah-langkah hermeneutik yang bersifat iteratif dan reflektif. 
Adapun tahapannya sebagai berikut:  
a. Descriptive Stage. Seluruh data hasil wawancara, observasi, dan studi dokumen 

ditranskrip dan dikategorikan sesuai tema awal, solidaritas, empati sosial, dan 
harmoni universal. 

b. Analisis Teks Kearifan Lokal. Peneliti memetakan idiom, simbol, dan struktur 
makna yang muncul dalam tradisi lisan dan praktik kearifan lokal Madura. Setiap 
istilah seperti lombhung atau bringin korong dianalisis dalam konteks sosial dan 
religiusnya. 

c. Interpretasi Hermeneutik.8 Dilakukan dengan mempertemukan horizon 
pemahaman peneliti dan masyarakat Madura. Dalam tahap ini terjadi dialog makna 
antara teks kearifan lokal dan konsep Islam seperti rahmah, mahabbah, dan 
ta’awun. Proses ini dibantu dengan coding tematik untuk mengidentifikasi pola nilai 
yang berulang. 

d. Triangulasi. Keabsahan hasil interpretasi diperiksa dengan membandingkan data 
dari wawancara, observasi, dan dokumen. Selain itu, perspektif antar narasumber, 
mulai dari pemuda, ibu-ibu penggerak sosial seperti Muslimat dan Fatayat, Kiai, 
Blatér dan perangkat desa dibandingkan untuk memastikan konsistensi makna. 

e. Integrasi Teoretis. Hasil interpretasi kemudian dihubungkan dengan paradigma 
Islam Nusantara, yang menggabungkan aspek teologis, maqasid al-syariah, dan 
sufistik.9  Integrasi ini menegaskan bahwa kearifan lokal Madura memiliki relevansi 
universal dalam membangun masyarakat moderat dan toleran. 

Dengan demikian, metode Hermeneutika Lokal dalam penelitian ini tidak berhenti 
pada penafsiran simbol semata, tetapi juga menelusuri bagaimana makna tersebut dihidupi 
dalam praktik sosial masyarakat Madura. Proses analisis yang berlapis dan dialogis ini 
memungkinkan ditemukannya struktur nilai yang menghubungkan antara falsafah lokal dan 
etika Islam, sehingga menghasilkan pemahaman yang utuh tentang cinta dan toleransi 
dalam konteks Islam Nusantara. 

 
7 Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 
Approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 
8 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method. (New York: Continuum, 2004)., 317 
9 Hery Nugroho and Abdul Hadi, “Islam Nusantara Dalam Perspektif Maqashid Al-Syari’ah,” International 
Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din, 2020, https://doi.org/10.21580/ihya.21.2.4830. 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Hermeneutika Lokal: Membaca Simbol Kearifan Lokal Madura 

Hermeneutika Lokal dapat dipahami sebagai pendekatan tafsir yang berpijak pada 
kesadaran historis dan horizon kebudayaan sebagaimana dijelaskan Hans-Georg 
Gadamer, namun dengan orientasi utama pada konteks lokal sebagai artikulasi makna. 
Dalam kerangka ini, setiap penafsiran tidak lahir dari ruang kosong, melainkan di dalam 
jejaring simbol, bahasa, dan pengalaman kolektif masyarakat.10 Pemahaman, sebagaimana 
ditegaskan oleh Gadamer, merupakan hasil fusi horizon antara penafsir dan teks. Akan 
tetapi, dalam konteks Nusantara, fusi itu selalu melibatkan horizon kebudayaan yang khas, 
seperti bahasa daerah, adat, dan sistem nilai yang hidup. 

Berpijak dari pendapat Gadamer, istilah Hermeneutika Lokal bukanlah adaptasi 
pasif terhadap teori hermeneutika Barat, melainkan pengakuan epistemologis bahwa 
setiap horizon penafsir dibentuk oleh tradisi dan pengalaman lokal. Melalui prinsip ini, 
penafsiran terhadap teks agama, sastra, maupun budaya tidak hanya berorientasi pada 
makna objektif teks, tetapi juga pada proses dialogis di mana tradisi lokal menjadi mitra 
aktif dalam pembentukan makna. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa Hermeneutika 
Lokal secara konseptual beririsan dengan Hermeneutika kontekstual (Abdullah Saeed)11  
dan hermeneutika Nusantara dalam kajian tafsir kontemporer Nusantara.12 

Berangkat dari titik temu tersebut, penolakan terhadap klaim adanya satu makna 
universal yang tunggal dalam penafsiran menjadi karakter konseptual yang menonjol. 
Makna teks tidak dipahami sebagai sesuatu yang berdiri netral dan tetap, melainkan 
senantiasa dibentuk oleh situasi sosial, kultural, dan horizon moral pembacanya. Dalam 
kerangka ini, hermeneutika Gadamer secara khusus menekankan dimensi temporal, yakni 
dialog berkelanjutan antara masa lalu teks dan masa kini penafsir.  

Hermeneutika Lokal kemudian meluaskan kerangka tersebut dengan 
menambahkan dimensi spasial, yaitu perjumpaan dinamis antara teks yang bersifat global 
dengan horizon kebudayaan lokal tempat teks itu dimaknai. Hal ini bertujuan agar 
Hermeneutika Lokal tidak jatuh ke dalam relativisme kultural. Mengantisipasinya, dengan 
tetap berpegang pada prinsip kesetiaan terhadap teks, tetapi di saat yang sama membuka 
diri terhadap pengalaman dan nilai yang hidup di masyarakat. Dalam ranah akademik 
misalnya, pendekatan ini dapat dilihat sebagai praksis epistemologis yang menegosiasikan 
antara universalisme teks dan partikularitas konteks. 

Penerapan konsep Hermeneutika Lokal tampak jelas ketika digunakan untuk 
membaca budaya Madura sebagai living text yang senantiasa ditafsirkan. Islam di Madura, 
sebagaimana ditunjukkan dari hasil wawancara, dapat dipahami bahwa kehadirannya 
bukan melalui konfrontasi teologis, tetapi lewat proses akulturasi simbolik dan dialog nilai. 

 
10 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method. (New York: Continuum, 2004)., 317 
11 HATIB RACHMAN, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan Al-Quran Abdullah 
Saeed,” Afkaruna 9, no. 2 (2013): 148–61, https://doi.org/10.18196/aiijis.2013.0025.148-161. 
12 Fadhli Lukman, “Telaah Historiografi Tafsir Indonesia Analisis Makna Konseptual Terminologi Tafsir 
Nusantara,” Suhuf 14, no. 1 (2021): 49–77. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   854 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Ajaran Islam diterima melalui media sosial dan kultural, seperti pepatah, tradisi keluarga, 
dan gotong-royong yang dikenal sebagai Song Osong Lombhung. Para kiai, Blatér, pemuda, 
dan pegiat sosial perempuan (Muslimat dan Fatayat) menjadi penafsir aktif yang 
menerjemahkan ajaran Islam dalam bahasa budaya setempat, sehingga makna religius 
tidak dirasakan sebagai sesuatu yang asing, melainkan sebagai bagian organik dari 
kehidupan sehari-hari. Seperti dikatakan Kiai Ali, bahwa nilai-nilai Islam tidak diimpor 
secara mentah, tetapi ‘ditafsirkan’ dalam horizon budaya agar dapat dipahami oleh 
masyarakat desa.13 

Pendapat Kiai Ali ini, selaras dengan hasil observasi peneliti di desa Karang Gayam. 
Praktik slametan atau alasor memperlihatkan bagaimana nilai spiritual Islam 
bertransformasi menjadi praksis sosial yang memperkuat solidaritas dan rasa 
kebertuhanan masyarakat.14 Ritual-ritual ini mencerminkan prinsip ta’awun (tolong 
menolong) yang berakar pada semangat ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan). 
Dalam perspektif hermeneutik, tradisi-tradisi tersebut dapat dipahami sebagai bentuk fusi 
horizon antara teks wahyu dan konteks lokal. Islam hidup bukan sebagai sistem normatif 
tertutup, tetapi sebagai pengalaman kultural yang dialogis dan membumi. Hal ini sekaligus 
membuktikan bahwa Hermeneutika Lokal dapat berfungsi sebagai kerangka epistemik 
untuk memahami praktik keagamaan masyarakat tanpa mereduksi makna spiritualnya. 

Fusi horizon juga tampak antara Islam dan budaya Madura dalam simbol dan 
falsafah lokal yang berfungsi sebagai tafsir praksis atas ajaran agama. Falsafah Mon Soghi-
Pasoghe’ (bila kaya, bahagiakan orang lain) merupakan artikulasi lokal atas konsep zakat 
dan infak. Sedangkan falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong mengandung nilai rahmah 
(kasih sayang) sebagai fondasi sosial. Dua falsafah ini menunjukkan bahwa Islam di Madura 
tidak berhenti pada tingkat normatif, tetapi beroperasi sebagai sistem makna yang 
membentuk etika sosial. Selaras dengan anggapan ini, hasil diskusi informal dengan 
pemuda di kecamatan Sreseh, ditemukan bahwa generasi muda Madura tidak melihat 
adanya pertentangan antara Islam dan budaya lokal.15 

Selain itu, kearifan lokal Madura berfungsi sebagai mekanisme adaptif yang 
menjaga harmoni sosial dan spiritual masyarakat, serta memainkan peran penting dalam 
menginternalisasi nilai Islam ke dalam struktur sosial. Tradisi nyelasé (ziarah ke makam 
wali) misalnya, tidak sekadar ritual keagamaan, tetapi juga panggilan kemanusiaan yang 
mencerminkan penghormatan pada sejarah spiritual lokal.16 Seorang peziarah di makam 
mbah Kholil Bangkalan menyebut tradisi nyelasé merupakan bentuk penghormatan 
terhadap jasa tokoh-tokoh yang telah menanamkan nilai keislaman di masyarakat.17 Ini 
membuktikan, bahwa tradisi lokal menjadi ruang di mana nilai-nilai Islam bertransformasi 
menjadi etos sosial yang konkret dan fungsional. 

 
13 Wawancara dengan Kiai Ali tokoh agama, desa Matanak Kecamatan Tanah Merah kabupaten Bangkalan, 
12 Juli 2024. 
14 Observasi partisipatif di kampung Kopang, Desa Karang Gayam, pada tanggal 02 Juni 2025 
15 Diskusi informal dengan Tajullail, tokoh Pemuda desa Taman Kecamatan Sreseh Kabupaten Sampang, 
pada tanggal 16 Juli 2025 
16 Muniri dan Mahsun, Konstruksi Sosial Nyelasé di Makam Syaikhona Kholil Bangkalan. Al-Fikrah.  Vol. 1 No. 
1 (2018), 29-45 
17 Wawancara dengan Marsuli, peziarah di makam Mbah Kholil Bangkalan, pada tanggal 15 Juni 2025 

https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2
https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2


 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

Melalui perspektif teoritis di atas, maka kearifan lokal dipahami sebagai bentuk 
teologi praksis di mana ajaran Islam diterjemahkan ke dalam tindakan sosial dan simbol 
budaya. Clifford Geertz menyebut fenomena ini sebagai “agama sebagai sistem budaya”, 
yakni struktur makna simbolik yang menautkan pemahaman religius dengan perilaku 
sosial.18 Untuk konteks Madura, teologi praksis ini termanifestasi dalam etos kerja, 
kesetiaan terhadap komunitas, dan penghormatan terhadap nilai religius yang diwakilkan 
oleh tiga falsafah yang telah dijelaskan di atas. Manifestasi penghormatan pada leluhur 
dapat dilihat dari tradisi nyelasé. Satu lagi yang tidak kalah pentingnya, yang membentuk 
karakter Madura makin unik, yaitu konsep bapa’-babu’, guru, rato (hormat kepada orang 
tua, guru, dan pemimpin). Nilai ini bukan hanya norma sosial, tetapi juga sistem simbolik 
yang merefleksikan relasi vertikal (Tuhan) dan horizontal (sesama manusia).19 Dalam 
kerangka ini, Hermeneutika Lokal membuka ruang pemahaman yang lebih menyeluruh 
atas relasi antara teks keagamaan, tradisi lokal, dan praktik hidup sehari-hari, sekaligus 
mengaskan bahwa makna tidak pernah hadir secara statis, melainkan terus terbentuk 
melalui dialog dinamis antara wahyu dan realitas kehidupan. 

 

Islam Nusantara: Memadukan Teologis, Maqasid al-syariah, dan Sufisme 

Dalam kerangka Islam Nusantara, kearifan lokal berfungsi sebagai perangkat 
interpretatif yang menjembatani ajaran Islam universal dengan realitas sosial lokal. Melalui 
proses penyesuaian makna, Islam tidak kehilangan esensi teologisnya, melainkan 
memperoleh bentuk baru yang lebih kontekstual. Hal ini sejalan dengan pandangan 
Nurcholish Madjid bahwa universalisme Islam hanya dapat diwujudkan melalui dialog 
dengan kebudayaan setempat.20 Refleksi lapangan memperlihatkan bahwa nilai-nilai 
kearifan lokal mampu mengembalikan agama ke ranah praksis sosial. Tradisi, ritual, dan 
simbol lokal berfungsi sebagai “teks terbuka” yang terus ditafsirkan ulang oleh masyarakat 
dalam menjawab tantangan zaman. Karena itu, memahami kearifan lokal dalam konteks 
Islam Nusantara berarti membaca agama sebagai pengalaman hidup yang dinamis dan 
manusiawi, di mana nilai teologis hadir melalui konteks sosial yang konkret. 

Wawancara dengan Zuhud menunjukkan bahwa pepatah seperti Song Osong 
Lombhung tidak lagi dipahami secara literal, melainkan sebagai simbol etika kerja kolektif 
dan solidaritas sosial.21 Pengamatan lapangan memperlihatkan praktik gotong royong di 
desa Karang Gayam sebagai arena dialog antara nilai tradisional dan kebutuhan kekinian. 
Tos otosen (kerja sama saat musim panen)22 misalnya, diinterpretasikan sebagai wujud 
ta’awun dan ukhuwah insaniyah yang memperkuat jaringan sosial. Fenomena ini, jika dibaca 
secara hermeneutis, dapat dimaknai sebagai transformasi simbolik dari ajaran ‘amal shalih’ 
dalam konteks ekonomi lokal. Temuan ini, menunjukkan bahwa praktik sosial masyarakat 

 
18 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1981), 488-492 
19 Muniri, KH. Asy’ari Umar; Ulama Mandiri Pengokoh Tradisi, (Surabaya: Imtiyaz, 2012), 23-24. 
20 Nurrcholish Madjid, Islam Doktrin & Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), 720-740. 
21 Wawancara dengan Zuhud, Ketua LSM Song Osong Lombhung Kabupaten Bangkalan, pada tanggal 20 
Juli 2025. 
22 Pengamatan lapangan di kampung Kopang, desa Karang Gayam, kecamatan Blega, kabupaten Bangkalan, 
pada tanggal 22 Juli 2025 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   856 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Madura dapat dibaca sebagai bentuk aktualisasi kontekstual dari maqasid al-syariah, yang 
diwujudkan melalui perilaku keseharian berorientasi pada kemaslahatan kolektif. 

Melalui pembacaan Hermeneutika Lokal dapat dipahami bahwa horizon makna 
masyarakat berubah seiring dinamika sosial. Penafsiran atas falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ 
bukan sekadar sebagai anjuran memberi, melainkan sebagai tanggung jawab moral untuk 
menciptakan keadilan sosial. Proses “pengayaan makna” ini mencerminkan dialog 
berkelanjutan antara nilai lama dan konteks zaman. Dalam perspektif Gadamer, ini adalah 
“lingkaran hermenutik” di mana pemahaman bergerak antara bagian dan keseluruhan, 
antara teks dan konteks. Di sini, Hermeneutika Lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat 
analisis budaya, tetapi juga sebagai sarana rekonstruksi makna yang mempertemukan 
dimensi teologis, etis, dan sosial dalam satu horizon makna yang utuh. 

Dalam konteks Madura, dialog tersebut melahirkan kesadaran bahwa kearifan 
lokal memiliki basis teologis yang mendalam. Hasil triangulasi menunjukkan bahwa falsafah 
Madura memiliki struktur makna berlapis, yaitu etis, sosial, dan spiritual. Ketiganya saling 
berkelindan membentuk pandangan hidup yang menempatkan manusia sebagai makhluk 
yang harus selaras dengan Tuhan dan sesama. Di sinilah prinsip maqasid al-syariah 
menemukan ekspresinya secara kontekstual, yakni dalam keseimbangan antara dimensi 
transendental dan sosial. Dalam kerangka ini, Hermeneutika Lokal bukan hanya 
memaknai kebudayaan, tetapi juga menjadi ruang artikulasi spiritual Islam Nusantara yang 
menekankan harmoni antara nilai ilahiah dan kemanusiaan. 

Konsep mahabbah (cinta) dan tasamuh (toleransi) dalam Islam klasik memiliki 
landasan kuat baik dalam Al-Qur’an maupun tradisi tasawuf. Para sufi seperti Al-Ghazali23 
dan Ibnu ‘Arabi24  menegaskan bahwa cinta adalah prinsip ontologis yang menggerakkan 
seluruh ciptaan menuju Tuhan. Wawancara dengan Nyai Mufarrahah mengungkapkan 
bahwa bagi masyarakat Madura, cinta kepada Tuhan dan sesama diwujudkan melalui 
kepedulian sosial. Kepedulian tersebut mewujud dalam tindakan mengasihi tetangga, 
menolong fakir miskin, itu bagian dari ibadah”.25 Penjelasan Nyai Mufarrahan selaras 
dengan hasil observasi pada acara rokat tase’ memperlihatkan bahwa nilai cinta dan 
toleransi diaktualisasikan dalam ruang publik, melibatkan tokoh agama, tokoh Blatér, dan 
masyarakat umum.26 Dalam suasana ini, perbedaan tidak dihapuskan, tetapi dirangkul 
dalam semangat rahmah universal yang menunjukkan wajah Islam Madura yang inklusif. 

Secara hermeneutik, nilai mahabbah dan tasamuh berfungsi sebagai horizon 
interpretatif yang menuntun masyarakat memahami hubungan antar manusia. Wawancara 
dengan Kiai Muhlis Rosi, menunjukkan bahwa “orang Madura tidak memisahkan cinta 

 
23 Yedi Purwanto et al., “Tasawwuf Moderation in Higher Education: Empirical Study of Al-Ghazālī’s 
Tasawwuf Contribution to Intellectual Society,” Cogent Social Sciences 9, no. 1 (2023), 
https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2192556. 
24 Hany Talaat Ahmed, “Ibn ’Arabi’s Metaphysics of Love: A Textual Study of Chapter 178 of Al-Futuhat 
Al-Makkiya,” 2014, http://opus.uleth.cahttp//hdl.handle.net/10133/3547. 
25 Wawancara dengan Ny. Mufarrohah, penggerak sosial dari Muslimat kabupaten Bangkalan, 5 Agustus 
2024. 
26 Observasi partisipatif pada acara rokat tase’ di desa Labuhan Kecamatan Sreseh Kabupaten Bangkalan, 
pada tanggal 13 Agustus 2025 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

kepada Allah dan cinta kepada sesama, karena keduanya satu tarikan napas”.27 Analisis 
simbolik terhadap pepatah Rampa’ Naong Bringin Korong memperlihatkan bahwa ‘bringin’ 
bukan sekadar lambang perlindungan, tetapi representasi teologis tentang kasih Tuhan 
yang menaungi seluruh makhluk. Dari hasil triangulasi melalui observasi dan wawancara, 
tampak bahwa nilai cinta dan toleransi menjadi landasan moral interaksi sosial masyarakat 
Madura. Toleransi bukanlah kompromi terhadap perbedaan, melainkan manifestasi dari 
ihsan dan rahmah sebagai ekspresi cinta ilahi. Berdasarkan uraian ini, Islam Nusantara 
dalam konteks kemaduraan menghadirkan sintesis harmoni antara teologi, maqasid al-
syariah, sufisme yang relevan dengan kehidupan sosial modern. 

 

Pembahasan 

Song Osong Lombhung 

Secara harfiah Song Osong Lombhung berarti “bersama mengusung lumbung”. 
Secara semantik falsafah ini melampaui makna materialnya, menjadi prinsip moral tentang 
solidaritas dan tanggung jawab kolektif terhadap kehidupan bersama. Oleh karena itu, 
menempati posisi penting dalam pembentukan etika sosial masyarakat Madura. Di 
dalamnya terkandung worldview yang menekankan keterikatan antarindividu dalam 
jaringan sosial yang etis. Nilai yang diartikulasikan dalam Song Osong Lombhung menolak 
individualisme ekstrem dan menegaskan bahwa kesejahteraan hanya bermakna ketika 
diupayakan bersama. Dengan demikian, falsafah ini merepresentasikan bentuk lokal dari 
etika praksis, yakni tindakan moral yang bersumber dari pengalaman komunal sehari-
hari.28 

Secara hermeneutik, dapat ditafsirkan bahwa Song Osong Lombhung sebagai 
horizon makna yang mempertemukan teks budaya Madura dengan prinsip ta’awun dalam 
Islam. Praktik gotong-royong bukan semata aktivitas ekonomi, melainkan ekspresi 
teologis dari kesadaran bahwa barokah tumbuh dari kerja kolektif. Dalam konteks etika 
sosial Islam, hal ini sejalan dengan konsep ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan) 
yang menegaskan kesalinghubungan semua manusia di bawah kasih Tuhan.29 Dengan 
membaca falsafah lokal ini dalam horizon Islam, menjadi upaya dalam menunjukkan 
bagaimana nilai solidaritas lokal tidak bertentangan dengan syariat, tetapi justru 
memperluas cakrawala praksis keagamaan ke dalam ranah sosial. 

Hal ini terkomfirmasi dalam wawancara dengan kiai dan Blatér bahwa umumnya 
masyarakat Madura memaknai falsafah Song Osong Lombhung sebagai pedoman hidup 
untuk menghindari sikap sombong dan tamong poté (menutup diri). Orang Madura menilai 
bahwa seseorang dianggap dewasa secara moral apabila mampu “menyatu dalam kerja 
bersama”. Tradisi kerja kolektif ini, seperti yang terlihat pada masa panen dan perayaan 
slametan, mengandung semangat communal reciprocity (pertukaran sosial) yang 

 
27 Wawancara dengan Kiai Muhlis Rosi, ketua MWCNU Kecamatan Sreseh Kabupaten Sampang, 18 Agustus 
2025. 
28 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960), p. 125. 
29 Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), pp. 112–113. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   858 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

melahirkan kepercayaan dan rasa aman di antara anggota masyarakat.30 Dari sini dapat 
dipahami bahwa Song Osong Lombhung bukan sekadar ungkapan etnografis, melainkan 
mekanisme kultural untuk menanamkan nilai rahmah dan tasamuh melalui tindakan sosial 
yang berulang. 

Meski mengandung nilai solidaritas, falsafah ini tidak bebas dari ambivalensi. Dalam 
beberapa konteks, Song Osong Lombhung  mampu memperkuat kohesi internal, tetapi juga 
berpotensi menimbulkan eksklusivitas terhadap pihak luar.31 Oleh sebab itu, 
Hermeneutika Lokal menjadi penting untuk menafsir ulang nilai ini agar tetap terbuka dan 
inklusif lintas komunitas. Observasi lapangan menunjukkan bahwa ketika diartikulasikan 
sebagai etika sosial yang menekankan kemaslahatan bersama, falsafah ini dapat melampaui 
batas sosial dan geografis, memperkuat solidaritas lintas kelompok serta memperbarui 
relevansi nilai-nilainya dalam konteks modern. 

Secara teoritik, falsafah Song Osong Lombhung memiliki kesetaraan konseptual 
dengan pandangan Emile Durkheim mengenai soliditas mekanik dan organik.32 Ia berakar 
pada solidaritas mekanik karena bertumpu pada kesamaan nilai dan tradisi, tetapi juga 
memuat unsur organik yang menciptakan saling ketergantungan antarindividu. Dalam 
kerangka Islam Nusantara, dialektika ini menunjukkan proses hermeneutika di mana nilai 
Islam universal berinteraksi dengan konteks sosial-ekologis lokal.33 Dengan demikian, 
moralitas Madura bukan hasil doktrin statis, melainkan produk dialog antara teks wahyu 
dan pengalaman sosial yang terus berkembang. 

Dari sisi praksis, saya mengamati bahwa nilai Song Osong Lombhung tidak hanya 
berfungsi menjaga keseimbangan sosial, tetapi juga membentuk moral ekonomi 
masyarakat. Hubungan antarindividu dalam aktivitas ekonomi tidak semata diukur 
untung-ruginya, tetapi oleh kepatuhan terhadap norma kolektif; “siapa yang enggan 
membantu akan kehilangan kehormatan sosial”.34 Ini menunjukkan bahwa etika sosial 
Madura beroperasi dalam kerangka nilai etis yang menekankan kebajikan karakter, bukan 
hanya kepatuhan pada aturan eksternal. Dalam konteks Islam, hal ini sejalan dengan 
konsep ihsan, yaitu berbuat baik bukan karena kewajiban hukum semata, melainkan 
sebagai ekspresi cinta ilahi yang mengalir ke sesama manusia. 

Falsafah Song Osong Lombhung merupakan ekspresi etika sosial Madura yang 
memadukan nilai agraris, religius, dan kolektif dalam satu horizon budaya. Melalui 
pendekatan Hermeneutika Lokal, falsafah ini terbukti mampu menjadi jembatan antara 
nilai-nilai Islam universal dan kearifan lokal yang hidup. Ia tidak hanya berfungsi sebagai 
pedoman moral, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang menumbuhkan kepercayaan, 
rasa tanggung jawab, dan keadilan sosial. Dalam konteks Islam Nusantara, Song Osong 
Lombhung menjadi model etika solidaritas yang menghubungkan teologi dengan praksis 

 
30 Mohammad Takdir, Roibin Roibin, and Umi Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The 
Madurese Society: Islamic Perspective and Social Theory,” El Harakah: Jurnal Budaya Islam 26, no. 1 (2024): 
113–38, https://doi.org/10.18860/eh.v26i1.25398. 
31 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 102-103 
32 Emile Durkheim, “The Devision of Labour in Society,” Administory 4, no. 1 (1893):  100–112 
33 Ahmad Suaedy, “Gus Dur, Islam Nusantara Dan Kewarganegaraan Bineka, Penyelesaian Konflik Aceh 
Dan Papua 1999-2001,” 2018. 
34 James C. Scott, The Moral Economy of the Peasant (New Haven: Yale University Press, 1976), 35-55 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

sosial, serta meneguhkan bahwa spiritualitas sejati tumbuh dari kerja bersama demi 
kemaslahatan kolektif. 

 

Mon Soghi-Pasoghe’ 

Falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ secara harfiah berarti “jika engkau kaya, 
bahagiakanlah orang lain”. Ini merefleksikan etika kemurahan hati dan keadilan dalam 
Islam yang diterjemahkan ke dalam konteks budaya lokal. Dalam kerangka Hermeneutika 
Lokal, falsafah ini berfungsi sebagai “teks budaya” yang menafsirkan ulang ajaran zakat, 
infak, dan ihsan dalam horizon sosial Madura. Kekayaan dipandang bukan sebagai hak 
individual, tetapi sebagai amanah sosial yang meniscayakan tanggung jawab moral 
terhadap sesama dan keberlanjutan harmoni komunitas. 

Dalam praktik sosial masyarakat Madura, falsafah ini diwujudkan dalam berbagai 
bentuk moral ekonomi seperti sedekah panen, pemberian bantuan kepada tetangga, atau 
berbagai hasil laut di pesisir. Semua ini, menegaskan etos peduli terhadap orang lain yang 
hidup dalam kebudayaan agraris dan maritim Madura. Hal ini memperlihatkan bahwa nilai 
kemurahan hati tidak hanya dipahami sebagai kebajikan pribadi, tetapi sebagai mekanisme 
menjaga kohesi sosial.35 Bisa ditafsirkan bahwa falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ bekerja sebagai 
“institusi moral” yang mengatur distribusi sumber daya dalam komunitas tanpa intervensi 
negara, dan karenanya dapat memperlihatkan daya kemandirian masyarakat dalam 
menjaga keseimbangan sosial. 

Hasil observasi lapangan memperlihatkan bahwa falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ 
diwujudkan melalui berbagai praktik moral ekonomi seperti sedekah panen, pembagian 
hasil laut, dan bantuan sosial antarwarga. Praktik tersebut berfungsi sebagai mekanisme 
informal distribusi sumber daya di luar struktur negara. Dengan menggunakan kerangka 
Clifford Geertz tentang “agama sebagai sistem budaya,” fenomena ini memperlihatkan 
bahwa agama bekerja sebagai jaringan simbol yang menata tindakan sosial.36 Dalam 
konteks Madura, falsafah ini menjadi simbol religius yang menstrukturkan perilaku 
ekonomi berbasis nilai rahmah dan ‘adl (keadilan).37 

Wawancara dengan Syafiuddin tokoh Blatér Madura, menunjukkan ungkapan 
“Soghi bukan untuk diri, tapi untuk orang lain” yang menandai pergeseran makna kekayaan 
dari simbol status menjadi instrumen sosial.38 Transformasi ini merupakan bukti 
keberhasilan Hermeneutika Lokal dalam menafsirkan teks wahyu sesuai horizon budaya 
masyarakat Madura. Dengan memaknai kekayaan sebagai sarana menebar rahmah, 
masyarakat Madura secara tidak langsung menulis ulang makna mahabbah (cinta ilahi) 
dalam ranah sosial-ekonomi. Falsafah ini menjembatani antara spiritualitas personal dan 
etika sosial melalui tindakan nyata berbagi kesejahteraan. 

 
35 Takdir, Roibin, and Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese Society: Islamic 
Perspective and Social Theory.” 
36 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1981), 488-492 
37 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 
2019). Lihat QS. Al-Ma’idah [5]: 2: “Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa”. 
38 Wawancara dengan Syafiuddin Asmoro, Ketua DPC PKB Kabupaten Bangkalan, pada tanggal 27 Agustus 
2025. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   860 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Namun, kemurahan hati dalam Mon Soghi-Pasoghe’ tidak selalu bebas dari dimensi 
kekuasaan. Dalam sejumlah konteks menurut Scott, kedermawanan dapat berfungsi 
sebagai mekanisme patronase yang memperkuat hierarki sosial.39 Oleh karena itu, perlu 
dibedakan antara pemberian yang bersifat emansipatoris dan pemberian yang reproduktif 
terhadap ketimpangan. Data lapangan menunjukkan adanya transformasi nilai sosial, 
bahwa individu kaya yang enggan berbagi kehilangan legitimasi moral, sementara pemberi 
yang tulus memperoleh otoritas sosial. Pergeseran ini menandai peralihan dari patron-
klien menuju solidaritas etnik yang lebih egaliter dan partisipatif. 

Dalam horizon hermeneutik, Mon Soghi-Pasoghe’ mencerminkan pertemuan 
antara teks wahyu dan konteks agraris Madura yang menempatkan kebersamaan sebagai 
nilai utama. Sebagaimana dijelaskan Gadamer, pemahaman merupakan peristiwa fusi 
horizon antara bagian (teks) dan keseluruhan (konteks). Karena itu, makna kemurahan 
hati  dalam falsafah ini bersifat dinamis—selalu diperbarui sesuai situasi sosial. Nilai cinta 
sosial di dalamnya menjadi jembatan antara etika spiritual dan ekonomi moral, di mana 
mahabbah tidak berhenti pada ranah emosional, tetapi diwujudkan dalam praktik 
distributif yang menjaga keseimbangan sosial. 

Dalam kerangka maqasid al-syariah,40 falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ mengandung 
nilai hifz al-mal (menjaga harta) dan hifz al-nafs (menjaga kehidupan) secara simultan. 
Kekayaan dijaga bukan untuk akumulasi, melainkan untuk menjamin keberlanjutan hidup 
bersama. Prinsip ta’awun dan ‘adl menjadi fondasi moral yang menuntun hubungan sosial 
dan ekonomi masyarakat. Dengan demikian, falsafah ini menegaskan bahwa spiritualitas 
Islam tidak terpisah dari etika sosial, melainkan menemukan konkretisasinya dalam 
tindakan ekonomi yang berkeadilan dan berbasis kasih sayang. 

Falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ merupakan ekspresi etika sosial-ekonomi khas 
Madura yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Melalui pendekatan 
Hermeneutika Lokal, falsafah ini memperlihatkan bagaimana teks wahyu berinteraksi 
dengan realitas sosial agraris untuk membentuk sistem moral berbasis kemurahan hati, 
keadilan, dan solidaritas. Kekayaan dipahami sebagai amanah sosial yang menuntut 
tanggung jawab moral demi keseimbangan komunitas. Dengan demikian, Mon Soghi-
Pasoghe’ tidak hanya menjadi refleksi etika religius, tetapi juga model teologis praksis yang 
meneguhkan Islam Nusantara sebagai sistem makna yang mempersatukan dimensi 
spiritual, sosial, dan ekonomi dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Rampa’ Naong Bringin Korong 

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong secara literal berarti “berteduh di bawah 
pohon Bringin yang rindang.” Simbol Bringin dalam konteks budaya Madura 
menggambarkan keseimbangan, perlindungan, dan harmoni sosial. Falsafah ini berfungsi 
sebagai nasihat moral agar manusia hidup dalam kedamaian, saling melindungi, dan 
menegakkan prinsip kesalingan dalam kehidupan bersama. Dari perspektif Hermeneutika 
Lokal, Rampa’ Naong Bringin Korong tidak hanya menyampaikan nilai sosial, tetapi juga 

 
39 James C. Scott, Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance (New Haven: Yale University 
Press, 1985), 41. 
40 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, (London: IIIT, 2008), 71-
74 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

menautkan dimensi spiritual dan ekologis. Ia menjadi “teks budaya” yang hidup, ditafsirkan 
ulang melalui perjumpaan antara tradisi Islam dan pengalaman masyarakat Madura.41 

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong bukan hanya metafora sosial, tetapi juga 
teologis. Manusia diumpamakan sebagai makhluk yang hidup di bawah naungan kasih 
Tuhan (rahmah ilahiyah). Pandangan ini sejalan dengan ajaran tasawuf klasik bahwa cinta 
ilahi harus tercermin dalam cinta terhadap makhluk.42 Atas dasar korespondensi teologis 
tersebut, Rampa’ Naong Bringin Korong dapat dibaca sebagai terjemahan lokal dari prinsip 
rahmatan lil ‘alamin, bahwa cinta dan perlindungan Tuhan seharusnya menjadi model 
relasi antarmanusia. Dalam konteks Islam Nusantara, ini menegaskan bahwa kearifan lokal 
bukanlah bentuk sinkretisme, melainkan sarana hermeneutika untuk mengartikulasikan 
nilai Islam dalam bahasa budaya lokal.43 

Amatan peneliti, bahwa falsafah ini hidup dalam berbagai praktik sosial masyarakat 
Madura, seperti upacara rokat tase’, tradisi selametan, alasor, dan lain-lain. Dalam kegiatan 
tersebut, masyarakat lintas kelompok, termasuk tokoh agama, petani, dan Blatér 
berkumpul dalam suasana kebersamaan yang mengedepankan kedamaian. Tradisi ini 
merepresentasikan etos komunitarian44 yang menolak konflik terbuka dan meneguhkan 
prinsip musyawarah. Implikasi dari etos komunitarian ini dengan menjadikan falsafah 
Rampa’ Naong Bringin Korong sebagai instrumen rekonsiliasi sosial yang menjaga integrasi 
komunitas di tengah potensi disintegrasi akibat perbedaan sosial, politik, atau keagamaan. 

Meski demikian, perlu diperhatikan potensi paradoks dalam penerapan falsafah ini. 
Di satu sisi, Rampa’ Naong Bringin Korong menegaskan nilai perdamaian, namun di sisi 
masyarakat Madura masih kerap dicitrakan melalui tradisi carok yang berorientasi pada 
kehormatan dan kekerasan.45 Paradoks ini menunjukkan adanya ketegangan antara ideal 
budaya dan realitas sosial.46 Pada bagian inilah fungsi Hermeneutika Lokal menjadi penting, 
tugas peneliti bukan hanya mendeskripsikan nilai, tetapi menafsirkan bagaimana nilai itu 
dinegosiasikan, dilanggar, atau direvitalisasi dalam konteks perubahan sosial. 

Dalam horizon teologis, Rampa’ Naong Bringin Korong mencerminkan prinsip 
rahmatan lil ‘alamin, kasih universal yang menaungi seluruh ciptaan. Pohon Bringin di sini 
bukan sekadar metafora sosial, melainkan simbol teologis yang menegaskan kesatuan 
antara manusia, Tuhan, dan alam. Nilai kasih dan perlindungan sosial di dalamnya 
berkaitan erat dengan maqasid al-syariah tingkat tinggi, yaitu hifz al-din (menjaga iman) 
dan hifz al-ummah (mejaga masyarakat). Dalam kerangka teologis tersebut, harmoni yang 
diidealkan bersifat holistik, karena mencakup relasi horizontal antar manusia, vertikal 
dengan Tuhan, dan ekologis dengan alam semesta. 

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong menegaskan karakter Islam Nusantara yang 
bercorak kontekstual dan dialogis. Islam tidak hadir sebagai sistem nilai yang menghapus 

 
41 Takdir, “Rampa’ Naong Bringin Korong: Local Wisdom as Symbol of Social Harmony in Madura,” HTS 
Theological Studies 79, no. 1 (2023): 1–9. 
42 Ibn ‘Arabi, Fusūs al-Ḥikam, ed. A. Afifi (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1946), 112. 
43 Takdir, Roibin, and Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese Society: Islamic 
Perspective and Social Theory.” 
44 Doniman Gavenoreli Daeli et al., “KOMUNITARIANISME: Konsep Tentang Bermasyarakat,” AKADEMIK: 
Jurnal Mahasiswa Humanis 4, no. 2 (2024): 255–68, https://doi.org/10.37481/jmh.v4i2.745. 
45 Wahju Prijo Djatmiko, Carok, Budaya, Dan Hukum,  (Yogyakarta: Penerbit Thafa Media, 2020), 159-193. 
46 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1991), 202–204. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   862 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

tradisi, tetapi sebagai horizon makna yang memperluas kesadaran etis masyarakat lokal. 
Dalam etika keseimbangan sosial Madura, perlindungan terhadap sesama dipandang 
setara dengan perlindungan terhadap lingkungan dan tatanan sosial. Temuan ini 
menunjukkan bahwa nilai-nilai harmoni yang terkandung dalam falsafah tersebut menjadi 
dasar pembentukan etika publik berbasis rahmah dan ta’awun yang melampaui batas 
identitas sosial maupun agama.47 

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong juga merupakan artikulasi Hermeneutika 
Lokal yang memadukan nilai sosial, spiritual, dan ekologi dalam etika masyarakat Madura. 
Melalui simbol Bringin, falsafah ini menegaskan pentingnya perlindungan dan 
keseimbangan sebagai dasar kehidupan bersama. Praktik sosial dan ritual budaya 
memperlihatkan keberlanjutan nilai rahmah dan salam (kedamaian) sebagai fondasi moral 
masyarakat. Dalam konteks Islam Nusantara, falsafah ini menjadi model etika harmoni 
yang menghubungkan dimensi transendental dan praksis sosial. Oleh karena itu, Rampa’ 
Naong Bringin Korong layak dipahami bukan hanya sebagai nasihat budaya, tetapi sebagai 
ekspresi teologi rahmah yang hidup, dinamis, dan terartikulasi dalam ruang sosial Madura. 

 

Diskusi: Dari Lokal ke Universal 

Melalui penelitian ini, dapat dipahami bahwa tiga falsafah Madura; Song Osong 
Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’ dan Rampa’ Naong Bringin Korong membentuk satu 
kesatuan nilai yang berjenjang. Falsafah-falsafah ini, tidak berdiri sendiri-sendiri, tetapi 
membentuk spektrum etika yang bergerak dari solidaritas keluarga menuju keadilan 
sosial, lalu berakhir pada harmoni universal. Pola progresif ini menunjukkan bahwa 
kebijaksanaan lokal Madura tidak bersifat fragmentaris, melainkan sistemik dan hierarkis. 
Dalam horizon hermeneutik, ketiganya membentuk struktur nilai yang secara bertahap 
memperluas ruang moralitas dari yang paling intim (keluarga) menuju yang paling universal 
(kemanusiaan). Dengan demikian, kearifan lokal Madura menampilkan dinamika moral 
yang sejalan dengan prinsip perkembangan spiritual dalam Islam, yakni dari ihsan pribadi 
menuju rahmah sosial. 

Song Osong Lombhung dapat dipahami sebagai fondasional, yakni pembentukan 
solidaritas internal yang mengajarkan bahwa kehidupan individu tidak pernah terpisah dari 
jejaring sosialnya. Nilai ini membangun kesadaran communitarian self, yaitu identitas yang 
hanya bermakna ketika berakar pada kebersamaan.48 Setelah solidaritas dasar itu 
terbangun, falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ memperluas orientasi moral ke ranah sosial-
ekonomi, yaitu kekayaan tidak sahih secara etis bila tidak digunakan untuk menolong 
sesama. Seolah menegaskan prinsip keadilan distributif yang menjadi syarat keseimbangan 
sosial. Puncaknya, Rampa’ Naong Bringin Korong menghadirkan tataran etika tertinggi, yaitu 
harmoni universal yang menembus batas kekerabatan dan agama, selaras dengan cita-cita 
Islam sebagai rahmatan lil ’alamin. 

Melalui pembacaan hermeneutik ini, dapat ditafsirkan bahwa setiap falsafah ini 
merepresentasikan simbol kolektif yang mengandung lapisan makna sosial, etis, dan 

 
47 Lihat Q.S. al-Anbiyā’ [21]:107; “Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat 
bagi seluruh alam.” 
48 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960), 125. 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

religius. “Song Osong Lombhung” merepresentasikan kerjasama, Mon Soghi-Pasoghe’ 
merupakan simbol keadilan distributif dan Rampa’ Naong Bringin Korong menandakan 
harmoni ekologis dan spiritual. Membaca ketiga simbol ini melalui pendekatan 
Hermeneutika Lokal membantu peneliti dalam memahami bagaimana masyarakat Madura 
mengekspresikan nilai-nilai Islam dalam bahasa budaya yang akrab. Lebih jauh lagi, proses 
ini membenarkan tesis hermeneutika Gadamer bahwa pemahaman selalu terjadi melalui 
”perjumpaan horizon” antara teks dan konteks.49 

Hasil penelitian juga menunjukkan sinkronisasi bahwa struktur hierarkis dalam 
falsafah ini paralel dengan kerangka maqasid al-syariah. Pada tahap Song Osong Lombhung, 
yang menjadi titik tekan adalah hifz al-nafs (menjaga kehidupan) dan hifz al-ird (menjaga 
kehormatan keluarga). Pada falsafah Mon Soghi-Pasoghe’, orientasinya bergeser ke hifz al-
mal (menjaga harta) melalui keadilan distributif. Sedangkan falsafah Rampa’ Naong Bringin 
Korong mewakili tahap tertinggi, yakni hifz al-din dan hifz al-ummah (menjaga agama dan 
masyarakat) melalui harmoni sosial. Dalam kerangka sintesis teoritis tersebut, nilai-nilai 
lokal Madura dapat diintegrasikan ke dalam bangunan hukum Islam, yang memperlihatkan 
bahwa kearifan lokal tidak berada di luar syariah, melainkan menjadi ekspresi kontekstual 
dari maqasid-nya. 

Selain itu, konsep ukhuwah dalam Islam juga memperkuat struktur hierarkis 
tersebut. Song Osong Lombhung  mengokohkan ukhuwah nasabiyah (persaudaraan 
keluarga); Mon Soghi-Pasoghe’  menegaskan ukhuwah insaniyah (persaudaraan sosial); 
sedangkan Rampa’ Naong Bringin Korong meluaskannya ke ukhuwah kauniyah 
(persaudaraan universal antar makhluk ciptaan Tuhan).50 Implikasi dari struktur ukhuwah 
yang berlapis ini menegaskan bahwa falsafah Madura merepresentasikan perluasan cinta 
dan tanggung jawab sosial yang bersifat evolutif, memperlihatkan bagaimana Islam tidak 
berhenti pada tataran ritual, tetapi bertransformasi menjadi proyek peradaban etis. 

Dalam kerangka Islam Nusantara, dapat dipahami integrasi nilai Islam dan budaya 
lokal Madura berjalan secara organik, bukan artifisial. Islam datang bukan untuk 
menghapus tradisi, tetapi memberi makna yang sesuai dengan prinsip syariah.51 Gotong 
royong dalam Song Osong Lombhung dapat dibaca ulang sebagai ta’awun; kewajiban sosial 
dalam Mon Soghi-Pasoghe’ merepresentasikan zakat dan sadakah; sedangkan harmoni 
dalam Rampa’ Naong Bringin Korong mencerminkan realisasi rahmah ilahiyah dalam 
kehidupan sosial. Peneliti memahami ini sebagai bukti konkret bahwa Islam Nusantara 
bekerja melalui proses hermeneutik kultural, yang menafsirkan teks suci dalam konteks 
simbol-simbol lokal tanpa kehilangan substansi teologisnya.  

Jika dibandingkan dengan ajaran sufistik klasik, terdapat kontinuitas teologis yang 
kuat. Selaras dengan ungkapan Rabi’ah al-Adawiyah, yang menegaskan bahwa cinta sejati 
kepada Allah harus tercermin dalam cinta kepada sesama.52 Sekurang-kurangnya, prinsip 
inilah yang secara praksis dihidupkan oleh masyarakat Madura, sebuah cinta yang lahir dari 

 
49 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method (London: Bloomsbury, 2013), 307–312. 
50 Ahmad Baso, Islam Nusantara: Ijtihad Jenius dan Ijma’ Ulama Indonesia (Jakarta: Pustaka Afid, 2015),  214–
217. 
51 Nurrcholish Madjid, Islam Doktrin & Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), 720-740. 
52 Margaret Smith, Rābi‘a the Mystic and Her Fellow-Saints in Islām, Rabia the Mystic and Her Fellow-Saints 
in Islam, 2010, https://doi.org/10.1017/CBO9780511710797. 



 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   864 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

solidaritas, tumbuh menjadi empati sosial, lalu memancar sebagai kasih universal. Dalam 
tataran praksis, nilai ini juga melahirkan tasamuh (toleransi) yang konkret, bukan semata 
toleransi ideologis, tetapi yang terwujud dalam tindakan sosial, seperti membantu 
tetangga, menghormati perbedaan, dan menciptakan ruang teduh bagi semua. Atas dasat 
kontinuitas teologis dan praksis tersebut, perjalanan nilai dari lokal ke universal dalam 
falsafah Madura menunjukkan bahwa Islam Nusantara bukanlah bentuk kompromi 
budaya, melainkan proses kreatif spiritual yang membumikan cinta dan toleransi sebagai 
inti peradaban. 

 

KESIMPULAN 

Dari hasil penelitian dan penafsiran hermeneutika, dapat disimpulkan bahwa tiga 
falsafah utama Madura; Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong 
Bringin Korong membentuk satu kesatuan sistem nilai yang saling berkelindan. Ketiganya 
tidak berdiri sebagai pepatah moral terpisah, melainkan sebagai rangkaian etika yang 
bergerak dari solidaritas keluarga menuju keadilan sosial, dan berpuncak pada harmoni 
universal. Dengan membaca tiga falsafah ini, melalui lensa Hermeneutik Lokal, ditemukan 
bahwa kearifan lokal Madura merupakan ekspresi teologi hidup yang menjembatani ajaran 
Islam dan praktik sosial. Song Osong Lombhung menegaskan solidaritas sebagai fondasi 
moral yang sejalan dengan ta’awun; Mon Soghi-Pasoghe’ memperluasnya dalam ranah 
ekonomi dengan menegaskan zakat dan sedekah sebagai wujud tanggung jawab sosial; 
sementara Rampa’ Naong Bringin Korong menghadirkan spiritualitas kasih yang 
merefleksikan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Tiga falsafah ini merepresentasikan proses 
evolusi moral Islam; dari cinta yang partikular menuju cinta universal. 

Dalam kerangka Islam Nusantara, dapat dipahami bahwa nilai-nilai Islam dan 
kebijakan lokal Madura berinteraksi secara organik, bukan antagonistik. Islam datang tidak 
dengan meniadakan simbol budaya, melainkan menafsir ulang agar selaras dengan maqasid 
al-syariah. Melalui pembacaan hermeneutis atas falsafah Song Osong Lombhung, Mon Soghi-
Pasoghe’ dan Rampa’ Naong Bringin Korong secara otomatis dapat memperlihatkan wajah 
Islam yang inklusif dan membumi. Dalam konteks sosial Indonesia tentu sangat berguna. 
Nilai-nilai ini berfungsi sebagai mekanisme kultural yang mencegah disintegrasi, 
meneguhkan solidaritas untuk mencegah perpecahan keluarga, keadilan sosial mengatasi 
ketimpangan ekonomi, dan harmoni universal merawat toleransi antar kelompok. 

Berdasarkan pembacaan hermeneutik tersebut, dapat dipahami bahwa kearifan 
lokal Madura bukan hanya cermin moralitas tradisional, tetapi juga paradigma etika Islam 
yang kontekstual. Ia menunjukkan bahwa cinta (mahabbah) dan toleransi (tasamuh) bukan 
konsep abstrak, melainkan energi sosial yang diwujudkan dalam tindakan nyata. Ketika 
falsafah-falsafah ini dibaca melalui pendekatan Hermeneutika Lokal, tampak bahwa Islam 
Nusantara sejatinya adalah proyek kultural untuk menghadirkan spiritualitas yang 
humanis, Islam yang membumi tanpa kehilangan transendensinya. Dari Song Osong 
Lombhung hingga Rampa’ Naong Bringin Korong, masyarakat Madura menunjukkan bahwa 
keberagaman tidak diukur dari kesalehan ritual semata, melainkan dari kemampuan 
menebarkan keteduhan dan kasih bagi sesama. Dalam konteks bangsa yang plural, 
struktur nilai ini dapat menjadi model penguatan moderasi beragama dan pembangunan 
sosial berbasis kearifan lokal yang menyejukkan. 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali. 2005. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Aminuddin, Luthfi Hadi. and Usfah, Isnatin. 2021. “Epistemology of Islam Nusantara: 
Transformation of Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU),” Justicia 
Islamica 18, no. 2. https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.3095. 

Arabi, Ibn. 1946. Fusūs al-Ḥikam, ed. A. Afifi. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi. 

Auda, Jasser. 2008. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 
Approach. London: IIIT. 

Baso, Ahmad. 2015. Islam Nusantara: Ijtihad Jenius dan Ijma’ Ulama Indonesia. Jakarta: 
Pustaka Afid. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. 2018. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 
Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

Daeli, Doniman Gavenoreli. et al., “KOMUNITARIANISME: Konsep Tentang 
Bermasyarakat,” AKADEMIK: Jurnal Mahasiswa Humanis 4, no. 2 (2024): 255–
68, https://doi.org/10.37481/jmh.v4i2.745. 

Departemen Agama RI. 2019. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan 
Mushaf Al-Qur’an. 

Djamiko, Wahju Prijo. 2020. Carok, Budaya, Dan Hukum. Yogyakarta: Penerbit Thafa 
Media. 

Durkheim, Emile. 1893. “The Devision of Labour in Society,” Administory 4, no. 1. 

Gadamer, Hans-Georg. 2004. Truth and Method. New York: Continuum. 

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 1960. 

____________. 1981. Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka 
Jaya. 

https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/. Diakses pada 
tanggal 24 Juni 2025 

Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan. 

Lukman, Fadhli. 2021. “Telaah Historiografi Tafsir Indonesia Analisis Makna Konseptual 
Terminologi Tafsir Nusantara,” Suhuf 14, no. 1. 

Muniri dan Mahsun, Konstruksi Sosial Nyelasé di Makam Syaikhona Kholil Bangkalan. Al-
Fikrah.  Vol. 1 No. 1. 

Muniri. 2012. KH. Asy’ari Umar; Ulama Mandiri Pengokoh Tradisi. Surabaya: Imtiyaz 

Nugroho, Hery. and Hadi, Abdul. “Islam Nusantara Dalam Perspektif Maqashid Al-
Syari’ah,” International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din, 2020, 
https://doi.org/10.21580/ihya.21.2.4830. 

Nurrcholish Madjid. 1992. Islam Doktrin & Peradaban. Jakarta: Paramadina. 

Observasi partisipatif di kampung Kopang, Desa Karang Gayam, pada tanggal 02 Juni 2025 

Observasi partisipatif pada acara rokat tase’ di desa Labuhan Kecamatan Sreseh 
Kabupaten Bangkalan, pada tanggal 13 Agustus 2025 

https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/
https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2


 
 
 
 
 

 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  
and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Muniri, et.al – Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan 

Halaman   866 

23-24 Oktober 2025 
 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 
 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Pengamatan lapangan di kampung Kopang, desa Karang Gayam, kecamatan Blega, 
kabupaten Bangkalan, pada tanggal 22 Juli 2025 

Pierre Bourdieu. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Prasetyo, Emanuel. “Menggagas Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans Georg 
Gadamer Sebagai Model Saling Memahami Bagi Dialog Antarbudaya Dengan 
Relevansi Pada Pancasila Sebagai Landasan Dialogis Filosofis,” Studia 
Philosophica et Theologica 22, no. 1 (2022): 63–95, 
https://doi.org/10.35312/spet.v22i1.431. 

Purwanto, Yedi. et al., 2023. “Tasawwuf Moderation in Higher Education: Empirical 
Study of Al-Ghazālī’s Tasawwuf Contribution to Intellectual Society,” Cogent 
Social Sciences 9, no. 1. https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2192556. 

Rachman, Hatib. 2013. “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan Al-
Quran Abdullah Saeed,” Afkaruna 9, no. 2. 
https://doi.org/10.18196/aiijis.2013.0025.148-161. 

Scott, James C. 1976. The Moral Economy of the Peasant. New Haven: Yale University 
Press. 

____________. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New 
Haven: Yale University Press. 

Smith, Margaret. 2010. Rābi‘a the Mystic and Her Fellow-Saints in Islām, Rabia the Mystic 
and Her Fellow-Saints in Islam. https://doi.org/10.1017/CBO9780511710797. 

Suaedy, Ahmad. 2018. Suaedy, “Gus Dur, Islam Nusantara Dan Kewarganegaraan Bineka, 
Penyelesaian Konflik Aceh Dan Papua 1999-2001,”. 

Takdir, Mohammad. 2018. “Potret Kerukunan Berbasis Kearifan Lokal: Implementasi 
Nilai-Nilai Harmoni Dalam Ungkapan‘Rampak Naong Bringen Korong’ Dalam 
Kehidupan Masyarakat Madura,” Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 
16, no. 1. https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2057. 

________________, dkk. 2014. “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese 
Society: Islamic Perspective and Social Theory,” El Harakah: Jurnal Budaya Islam 
26, no. 1. https://doi.org/10.18860/eh.v26i1.25398. 

Talaat Ahmed, Hany. “Ibn ’Arabi’s Metaphysics of Love: A Textual Study of Chapter 178 
of Al-Futuhat Al-Makkiya,” 2014, 
http://opus.uleth.cahttp//hdl.handle.net/10133/3547. 

Wawancara dengan Kiai Ali tokoh agama, desa Matanak Kecamatan Tanah Merah 
kabupaten Bangkalan, 12 Juli 2024. 

Wawancara dengan Kiai Muhlis Rosi, ketua MWCNU Kecamatan Sreseh Kabupaten 
Sampang, 18 Agustus 2025. 

Wawancara dengan Marsuli, peziarah di makam Mbah Kholil Bangkalan, pada tanggal 15 
Juni 2025 

Wawancara dengan Ny. Mufarrohah, penggerak sosial dari Muslimat kabupaten 
Bangkalan, 5 Agustus 2024. 



 
 
 
 
 

 

 

 
 

  

Wawancara dengan Syafiuddin Asmoro, Ketua DPC PKB Kabupaten Bangkalan, pada 
tanggal 27 Agustus 2025. 

Wawancara dengan Zuhud, Ketua LSM Song Osong Lombhung Kabupaten Bangkalan,  20 
Juli 2025. 

Wawancara dengan Tajullail, tokoh Pemuda desa Taman Kecamatan Sreseh Kabupaten 
Sampang, pada tanggal 16 Juli 2025. 

Zainul Milal Bizawie. 2015. “Landasan Operasional Islam Nusantara,” NU Online. 
https://www.nu.or.id/opini/landasan-operasional-Islam-Nusantara-5h00k. 


