th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

DARI SONG OSONG LOMBHUNG HINGGA RAMPA’ NAONG BRINGIN
KORONG: KEARIFAN LOKAL SEBAGAI MODEL CINTA DAN TOLERANSI

DALAM PEMIKIRAN ISLAM

Muniri
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan
mc.azumy@gmail.com
Nur Chotimah Aziz
Sekolah Tinggi Agama Islam Raudhatul Ulum Arrahmaniyah Sampang

nurchotimahazis@stairua.ac.id
Mahsun
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

mahsunlana@gmail.com
Ach. Shobri
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

achshobri@gmail.com
Hafid
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

hafidhsahlan@gmail.com

Abstract: This study examines three philosophies of life among the
Madurese people—Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, and
Rampa’ Naong Bringin Korong—as models of local wisdom that reflect the
values of love and tolerance in Islam. This study aims to reveal the
philosophical meanings of these proverbs and their relevance to the
principles of Islam Nusantara. The method employed is local hermeneutics
with a quadlitative-interpretative approach to interpret Madurese symbols,
language, and cultural practices within their social context. The findings
indicate that Song Osong Lombhung emphasizes family solidarity, Mon
Soghi-Pasoghe’ fosters social responsibility, and Rampa’ Naong Bringin
Korong describes universal harmony. Together, these three form a value
structure ranging from micro-level solidarity to cosmic love, aligning with
the concept of rahmatan lil ‘alamin. This study concludes that Madurese
local wisdom can serve as a model of contextual Islamic praxis that
reinforces moderation, compassion, and social tolerance in Indonesia.

Keywords: Madurese proverbs, local wisdom, Islamic thought, tolerance

PENDAHULUAN

Keragaman merupakan modal sosial bangsa. Tanpa landasan etika yang kuat akan
mudah melahirkan segregasi dan intoleransi. Indonesia adalah negara dengan tingkat



mailto:mc.azumy@gmail.com
mailto:nurchotimahazis@stairua.ac.id
mailto:mahsunlana@gmail.com
mailto:achshobri@gmail.com
mailto:achshobri@gmail.com

AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

keragaman yang tinggi, seringkali menghadapi tantangan besar dalam menjaga harmoni
sosial, seperti perbedaan agama, etnis, dan budaya. Hasil laporan penelitian yang
dilakukan oleh SETARA Institute dan Wahid Foundation menegaskan bahwa intoleransi
berbasis agama dan etnis masih menjadi problem serius dalam satu dekade.' Jika kasus
intoleransi berbasis agama dan etnis ini dibiarkan tanpa penanganan, sangat dimungkinkan
melebar dan sulit dikendalikan. Berdasarkan konteks ini, penting dilakukan oleh
cendekiawan dan akademisi adalah melakukan penggalian nilai-nilai kearifan lokal yang
menumbuhkan cinta dan toleransi, dalam rangka menyediakan basis moral dan praksis
sosial yang telah lama hidup dalam masyarakat.

Kearifan lokal tidak sekadar warisan budaya, tetapi sebuah sistem nilai yang selama
ini memelihara keseimbangan sosial, spiritual, dan ekologis masyarakat. Banyak kearifan
lokal yang sudah menyatu padu dengan spirit keislaman orang Indonesia. Kesatupaduan
antara kearifan lokal dan keislaman selanjutnya menjadi landasan paradigmatik ’Islam
Nusantara’. Sebagai paradigma keilmuan yang menekankan perlunya pembacaan
kontekstual terhadap ajaran Islam agar tetap relevan dengan realitas sosial dan budaya
lokal Indonesia,? tak terkecuali Islam Madura. Menilik fenomena sosial di Madura,
seringkali direduksi dalam stereotipe kekerasan atau temperamental, sementara dimensi
filosofis dan etisnya justru kurang diangkat. Padahal, terdapat falsafah hidup seperti Song
Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong Bringin Korong menyimpan nilai
sosial dan spiritual berlapis, mulai dari solidaritas keluarga, empati sosial, hingga harmoni
universal. Sayangnya, kekayaan nilai kearifan lokal Madura yang berpotensi memperkuat
harmoni sosial tersebut belum sepenuhnya diimbangi oleh kajian akademik yang
komprehensif, khususnya yang memadukan perspektif keislaman, budaya lokal, dan
filsafat sosial secara integratif.

Sebagai contoh penelitian yang mengkaji hubungan antara kearifan lokal dan
harmoni sosial di Indonesia, seperti yang dilakukan oleh Suwartiningsih dan Purnomo
tentang praktik ritual 'Do’a Arwah’ dalam memperkuat solidaritas lintas agama.’
Penelitian lainnya yang mengambil kajian kemaduraan, dilakukan oleh Takdir, dkk. Mereka
meneliti falsafah 'Rampa’ Naong Bringin Korong’ sebagai simbol harmoni sosial masyarakat
Madura yang mengedepankan keseimbangan dan kebersamaan.* Hanya saja, penelitian ini
belum menyajikan kerangka interpretatif yang memadukan dengan falsafah lainnya. Itu
karena, penelitian Takdir, dkk. masih bersifat parsial, tidak bersifat interdisipliner yang
dipadukan dengan studi keislaman, budaya, dan filsafat sosial sehingga lingkup kajian
antropologisnya berhenti pada deskripsi etnografis tanpa berusaha menelusuri dimensi

" https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/. Diakses pada tanggal 24 Juni 2025
2 Zainul Milal Bizawie, “Landasan Operasional Islam Nusantara,” NU Online, 2015, 1-6,
https://www.nu.or.id/opini/landasan-operasional-Islam-Nusantara-5h00k.

3 S Suwartiningsih and D Purnomo, “Harmoni Sosial Berbasis Kearifan Lokal ‘Doa Arwah’ Pada Masyarakat
Perbatasan Indonesia-Timor Leste Social Harmonisation Based on Local Wisdom of “ ...,” Anthropos 5, no.
2 (2020): 170-82, https://www.academia.edu/download/72450901/12624.pdf.

* Mohammad Takdir, “Potret Kerukunan Berbasis Kearifan Lokal: Implementasi Nilai-Nilai Harmoni Dalam
Ungkapan‘Rampak Naong Bringen Korong’ Dalam Kehidupan Masyarakat Madura,” Khazanah: Jurnal Studi
Islam Dan Humaniora 16, no. | (2018): 73, https://doi.org/10.18592/khazanah.v|6il.2057.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 850 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,



https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/

th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

teologisnya. Sehingga, meminjam pendapat Aminuddin dan Usfah, studi keislaman sering
abai terhadap konteks simbolik dan bahasa budaya yang hidup dalam masyarakat.’

Bertolak dari keterbatasan kajian-kajian sebelumnya yang masih bersifat parsial dan
deskriptif, terutama dalam mengaitkan kearifan lokal Madura dengan dimensi teologis dan
kerangka keislaman yang lebih luas, penelitian ini memandang perlu adanya pendekatan
baru yang lebih integratif dan interpretatif. Hasil penelitian yang hendak disajikan
bermaksud menghadirkan kebaruan dengan mengintegrasikan pendekatan Hermeneutika
Lokal dengan paradigma Islam Nusantara. Untuk itu, tujuan penelitian ini; (1) mengkaji
makna filosofis dari falsafah Madura Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan
Rampa’ Naong Bringin Korong; (2) menafsirkan nilai-nilai cinta (mahabbah) dan toleransi
(tasamuh) yang terkandung di dalamnya melalui pendekatan Hermeneutika Lokal; dan (3)
menempatkannya dalam kerangka pemikiran Islam Nusantara sebagai model praksis
keislaman yang kontekstual, moderat, dan berorientasi pada rahmah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-interpretatif dengan metode
Hermeneutika Lokal, yang bertujuan menafsirkan makna simbolik falsafah dan praktik
budaya masyarakat Madura sebagai ekspresi nilai-nilai Islam yang hidup dalam konteks
sosial. Pendekatan ini tidak hanya menempatkan pepatah seperti Song Osong Lombhung,
Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong Bringin Korong sebagai teks budaya, tetapi juga
sebagai sistem makna yang membentuk etos sosial, moral, dan spiritual masyarakat.
Hermeneutika dipilih karena memungkinkan terjadinya dialog antara horizon penafsir
(peneliti) dengan horizon makna masyarakat lokal, sebagaimana dijelaskan oleh Hans-
Georg Gadamer bahwa pemahaman merupakan perjumpaan antara dua dunia makna
yang saling berinteraksi.®

|. Pengumpulan Data

Data diperoleh melalui empat teknik utama berikut:

a. In-Depth Interview. Dilakukan terhadap para tokoh budaya, seperti kiai, kepala
desa, pelaku tradisi lokal, dan generasi muda Madura. Tujuannya untuk menggali
pemaknaan mereka terhadap simbol dan falsafah yang diteliti, serta menelusuri
bagaimana nilai-nilai tersebut dipraktikkan dalam kehidupan sosial dan keagamaan.

b. Participant Observation. Peneliti hadir dan berinteraksi langsung dalam kegiatan
yang berkaitan dengan tiga falsafah tersebut, seperti acara panen, ritual keluarga,
dan kegiatan keagamaan masyarakat Madura. Observasi ini dimaksudkan untuk
memahami konteks sosial dari simbol budaya secara empiris, bukan hanya dari
teks lisan.

5 Luthfi Hadi Aminuddin and Isnatin Ulfah, “Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of Islamic
Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU),” Justicia Islamica 18, no. 2 (2021): 355-74,
https://doi.org/10.21 | 54/justicia.v18i2.3095.

¢ Emanuel Prasetyono, “Menggagas Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans Georg Gadamer Sebagai
Model Saling Memahami Bagi Dialog Antarbudaya Dengan Relevansi Pada Pancasila Sebagai Landasan
Dialogis  Filosofis,”  Studia  Philosophica et  Theologica 22, no. | (2022): 63-95,
https://doi.org/10.35312/spet.v22il .431.




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

c. Studi Dokumen dan Naskah. Peneliti mengumpulkan serta menafsirkan beberapa
falsafah Madura, dan mengambil tiga falsafah yang hendak dianalisis, dan literatur
akademik tentang Islam Nusantara dan budaya Madura untuk menemukan jejak
dan semantik dari istilah serta idiom lokal.

d. Diskusi Informal. Diskusi ini sebenarnya menjadi media wawancara dengan
beberapa narasumber, seperti diskusi warung kopi (ngopi) dengan pemuda, ibu-
ibu penggerak sosial seperti Muslimat dan Fatayat, Kiai, Blatér dan perangkat desa.
Selanjutnya, hasil wawancara dipilah sesuai relevansinya dengan penelitian ini.
Diskusi informal ini sebenarnya media mewawancarai narasumber, yang bertujuan
menelusuri makna kolektif dan variasi pemahaman terhadap simbol-simbol budaya
yang diteliti, sekaligus menjadi sarana triangulasi antar sumber data.’

2. Teknik Analisis Data

Analisis data mengikuti langkah-langkah hermeneutik yang bersifat iteratif dan reflektif.

Adapun tahapannya sebagai berikut:

a. Descriptive Stage. Seluruh data hasil wawancara, observasi, dan studi dokumen
ditranskrip dan dikategorikan sesuai tema awal, solidaritas, empati sosial, dan
harmoni universal.

b. Analisis Teks Kearifan Lokal. Peneliti memetakan idiom, simbol, dan struktur
makna yang muncul dalam tradisi lisan dan praktik kearifan lokal Madura. Setiap
istilah seperti lombhung atau bringin korong dianalisis dalam konteks sosial dan
religiusnya.

c. Interpretasi Hermeneutik.® Dilakukan dengan mempertemukan horizon
pemahaman peneliti dan masyarakat Madura. Dalam tahap ini terjadi dialog makna
antara teks kearifan lokal dan konsep Islam seperti rahmah, mahabbah, dan
ta’awun. Proses ini dibantu dengan coding tematik untuk mengidentifikasi pola nilai
yang berulang.

d. Triangulasi. Keabsahan hasil interpretasi diperiksa dengan membandingkan data
dari wawancara, observasi, dan dokumen. Selain itu, perspektif antar narasumber,
mulai dari pemuda, ibu-ibu penggerak sosial seperti Muslimat dan Fatayat, Kiai,
Blatér dan perangkat desa dibandingkan untuk memastikan konsistensi makna.

e. Integrasi Teoretis. Hasil interpretasi kemudian dihubungkan dengan paradigma
Islam Nusantara, yang menggabungkan aspek teologis, maqasid al-syariah, dan
sufistik.’” Integrasi ini menegaskan bahwa kearifan lokal Madura memiliki relevansi
universal dalam membangun masyarakat moderat dan toleran.

Dengan demikian, metode Hermeneutika Lokal dalam penelitian ini tidak berhenti
pada penafsiran simbol semata, tetapi juga menelusuri bagaimana makna tersebut dihidupi
dalam praktik sosial masyarakat Madura. Proses analisis yang berlapis dan dialogis ini
memungkinkan ditemukannya struktur nilai yang menghubungkan antara falsafah lokal dan
etika Islam, sehingga menghasilkan pemahaman yang utuh tentang cinta dan toleransi
dalam konteks Islam Nusantara.

7 Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications.

8 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method. (New York: Continuum, 2004)., 317

9 Hery Nugroho and Abdul Hadi, “Islam Nusantara Dalam Perspektif Maqashid Al-Syari’ah,” International
Journal lhya’ "Ulum Al-Din, 2020, https://doi.org/10.21580/ihya.21.2.4830.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 852 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian
Hermeneutika Lokal: Membaca Simbol Kearifan Lokal Madura

Hermeneutika Lokal dapat dipahami sebagai pendekatan tafsir yang berpijak pada
kesadaran historis dan horizon kebudayaan sebagaimana dijelaskan Hans-Georg
Gadamer, namun dengan orientasi utama pada konteks lokal sebagai artikulasi makna.
Dalam kerangka ini, setiap penafsiran tidak lahir dari ruang kosong, melainkan di dalam
jejaring simbol, bahasa, dan pengalaman kolektif masyarakat.'® Pemahaman, sebagaimana
ditegaskan oleh Gadamer, merupakan hasil fusi horizon antara penafsir dan teks. Akan
tetapi, dalam konteks Nusantara, fusi itu selalu melibatkan horizon kebudayaan yang khas,
seperti bahasa daerah, adat, dan sistem nilai yang hidup.

Berpijak dari pendapat Gadamer, istilah Hermeneutika Lokal bukanlah adaptasi
pasif terhadap teori hermeneutika Barat, melainkan pengakuan epistemologis bahwa
setiap horizon penafsir dibentuk oleh tradisi dan pengalaman lokal. Melalui prinsip ini,
penafsiran terhadap teks agama, sastra, maupun budaya tidak hanya berorientasi pada
makna objektif teks, tetapi juga pada proses dialogis di mana tradisi lokal menjadi mitra
aktif dalam pembentukan makna. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa Hermeneutika
Lokal secara konseptual beririsan dengan Hermeneutika kontekstual (Abdullah Saeed)"
dan hermeneutika Nusantara dalam kajian tafsir kontemporer Nusantara. '

Berangkat dari titik temu tersebut, penolakan terhadap klaim adanya satu makna
universal yang tunggal dalam penafsiran menjadi karakter konseptual yang menonjol.
Makna teks tidak dipahami sebagai sesuatu yang berdiri netral dan tetap, melainkan
senantiasa dibentuk oleh situasi sosial, kultural, dan horizon moral pembacanya. Dalam
kerangka ini, hermeneutika Gadamer secara khusus menekankan dimensi temporal, yakni
dialog berkelanjutan antara masa lalu teks dan masa kini penafsir.

Hermeneutika Lokal kemudian meluaskan kerangka tersebut dengan
menambahkan dimensi spasial, yaitu perjumpaan dinamis antara teks yang bersifat global
dengan horizon kebudayaan lokal tempat teks itu dimaknai. Hal ini bertujuan agar
Hermeneutika Lokal tidak jatuh ke dalam relativisme kultural. Mengantisipasinya, dengan
tetap berpegang pada prinsip kesetiaan terhadap teks, tetapi di saat yang sama membuka
diri terhadap pengalaman dan nilai yang hidup di masyarakat. Dalam ranah akademik
misalnya, pendekatan ini dapat dilihat sebagai praksis epistemologis yang menegosiasikan
antara universalisme teks dan partikularitas konteks.

Penerapan konsep Hermeneutika Lokal tampak jelas ketika digunakan untuk
membaca budaya Madura sebagai living text yang senantiasa ditafsirkan. Islam di Madura,
sebagaimana ditunjukkan dari hasil wawancara, dapat dipahami bahwa kehadirannya
bukan melalui konfrontasi teologis, tetapi lewat proses akulturasi simbolik dan dialog nilai.

1 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method. (New York: Continuum, 2004)., 317

' HATIB RACHMAN, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan Al-Quran Abdullah
Saeed,” Afkaruna 9, no. 2 (2013): 148-61, https://doi.org/10.18196/aiijis.2013.0025.148-161.

12 Fadhli Lukman, “Telaah Historiografi Tafsir Indonesia Analisis Makna Konseptual Terminologi Tafsir
Nusantara,” Suhuf 14, no. | (2021): 49-77.




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

Ajaran Islam diterima melalui media sosial dan kultural, seperti pepatah, tradisi keluarga,
dan gotong-royong yang dikenal sebagai Song Osong Lombhung. Para kiai, Blatér, pemuda,
dan pegiat sosial perempuan (Muslimat dan Fatayat) menjadi penafsir aktif yang
menerjemahkan ajaran Islam dalam bahasa budaya setempat, sehingga makna religius
tidak dirasakan sebagai sesuatu yang asing, melainkan sebagai bagian organik dari
kehidupan sehari-hari. Seperti dikatakan Kiai Ali, bahwa nilai-nilai Islam tidak diimpor
secara mentah, tetapi ‘ditafsirkan’ dalam horizon budaya agar dapat dipahami oleh
masyarakat desa."

Pendapat Kiai Ali ini, selaras dengan hasil observasi peneliti di desa Karang Gayam.
Praktik slametan atau alasor memperlihatkan bagaimana nilai spiritual Islam
bertransformasi menjadi praksis sosial yang memperkuat solidaritas dan rasa
kebertuhanan masyarakat." Ritual-ritual ini mencerminkan prinsip ta’awun (tolong
menolong) yang berakar pada semangat ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan).
Dalam perspektif hermeneutik, tradisi-tradisi tersebut dapat dipahami sebagai bentuk fusi
horizon antara teks wahyu dan konteks lokal. Islam hidup bukan sebagai sistem normatif
tertutup, tetapi sebagai pengalaman kultural yang dialogis dan membumi. Hal ini sekaligus
membuktikan bahwa Hermeneutika Lokal dapat berfungsi sebagai kerangka epistemik
untuk memahami praktik keagamaan masyarakat tanpa mereduksi makna spiritualnya.

Fusi horizon juga tampak antara Islam dan budaya Madura dalam simbol dan
falsafah lokal yang berfungsi sebagai tafsir praksis atas ajaran agama. Falsafah Mon Soghi-
Pasoghe’ (bila kaya, bahagiakan orang lain) merupakan artikulasi lokal atas konsep zakat
dan infak. Sedangkan falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong mengandung nilai rahmah
(kasih sayang) sebagai fondasi sosial. Dua falsafah ini menunjukkan bahwa Islam di Madura
tidak berhenti pada tingkat normatif, tetapi beroperasi sebagai sistem makna yang
membentuk etika sosial. Selaras dengan anggapan ini, hasil diskusi informal dengan
pemuda di kecamatan Sreseh, ditemukan bahwa generasi muda Madura tidak melihat
adanya pertentangan antara Islam dan budaya lokal."

Selain itu, kearifan lokal Madura berfungsi sebagai mekanisme adaptif yang
menjaga harmoni sosial dan spiritual masyarakat, serta memainkan peran penting dalam
menginternalisasi nilai Islam ke dalam struktur sosial. Tradisi nyelasé (ziarah ke makam
wali) misalnya, tidak sekadar ritual keagamaan, tetapi juga panggilan kemanusiaan yang
mencerminkan penghormatan pada sejarah spiritual lokal.'® Seorang peziarah di makam
mbah Kholil Bangkalan menyebut tradisi nyelas¢é merupakan bentuk penghormatan
terhadap jasa tokoh-tokoh yang telah menanamkan nilai keislaman di masyarakat.'” Ini
membuktikan, bahwa tradisi lokal menjadi ruang di mana nilai-nilai Islam bertransformasi
menjadi etos sosial yang konkret dan fungsional.

'* Wawancara dengan Kiai Ali tokoh agama, desa Matanak Kecamatan Tanah Merah kabupaten Bangkalan,
12 Juli 2024.

4 Observasi partisipatif di kampung Kopang, Desa Karang Gayam, pada tanggal 02 Juni 2025

' Diskusi informal dengan Tajullail, tokoh Pemuda desa Taman Kecamatan Sreseh Kabupaten Sampang,
pada tanggal 16 Juli 2025

'® Muniri dan Mahsun, Konstruksi Sosial Nyelasé di Makam Syaikhona Kholil Bangkalan. Al-Fikrah. Vol. | No.
| (2018), 29-45

'7 Wawancara dengan Marsuli, peziarah di makam Mbah Kholil Bangkalan, pada tanggal 15 Juni 2025

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 854 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,



https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2
https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2

th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Melalui perspektif teoritis di atas, maka kearifan lokal dipahami sebagai bentuk
teologi praksis di mana ajaran Islam diterjemahkan ke dalam tindakan sosial dan simbol
budaya. Clifford Geertz menyebut fenomena ini sebagai “agama sebagai sistem budaya”,
yakni struktur makna simbolik yang menautkan pemahaman religius dengan perilaku
sosial.'"® Untuk konteks Madura, teologi praksis ini termanifestasi dalam etos kerija,
kesetiaan terhadap komunitas, dan penghormatan terhadap nilai religius yang diwakilkan
oleh tiga falsafah yang telah dijelaskan di atas. Manifestasi penghormatan pada leluhur
dapat dilihat dari tradisi nyelasé. Satu lagi yang tidak kalah pentingnya, yang membentuk
karakter Madura makin unik, yaitu konsep bapa’-babu’, guru, rato (hormat kepada orang
tua, guru, dan pemimpin). Nilai ini bukan hanya norma sosial, tetapi juga sistem simbolik
yang merefleksikan relasi vertikal (Tuhan) dan horizontal (sesama manusia).”” Dalam
kerangka ini, Hermeneutika Lokal membuka ruang pemahaman yang lebih menyeluruh
atas relasi antara teks keagamaan, tradisi lokal, dan praktik hidup sehari-hari, sekaligus
mengaskan bahwa makna tidak pernah hadir secara statis, melainkan terus terbentuk
melalui dialog dinamis antara wahyu dan realitas kehidupan.

Islam Nusantara: Memadukan Teologis, Maqasid al-syariah, dan Sufisme

Dalam kerangka Islam Nusantara, kearifan lokal berfungsi sebagai perangkat
interpretatif yang menjembatani ajaran Islam universal dengan realitas sosial lokal. Melalui
proses penyesuaian makna, Islam tidak kehilangan esensi teologisnya, melainkan
memperoleh bentuk baru yang lebih kontekstual. Hal ini sejalan dengan pandangan
Nurcholish Madjid bahwa universalisme Islam hanya dapat diwujudkan melalui dialog
dengan kebudayaan setempat.”’ Refleksi lapangan memperlihatkan bahwa nilai-nilai
kearifan lokal mampu mengembalikan agama ke ranah praksis sosial. Tradisi, ritual, dan
simbol lokal berfungsi sebagai “teks terbuka” yang terus ditafsirkan ulang oleh masyarakat
dalam menjawab tantangan zaman. Karena itu, memahami kearifan lokal dalam konteks
Islam Nusantara berarti membaca agama sebagai pengalaman hidup yang dinamis dan
manusiawi, di mana nilai teologis hadir melalui konteks sosial yang konkret.

Wawancara dengan Zuhud menunjukkan bahwa pepatah seperti Song Osong
Lombhung tidak lagi dipahami secara literal, melainkan sebagai simbol etika kerja kolektif
dan solidaritas sosial.”’ Pengamatan lapangan memperlihatkan praktik gotong royong di
desa Karang Gayam sebagai arena dialog antara nilai tradisional dan kebutuhan kekinian.
Tos otosen (kerja sama saat musim panen)? misalnya, diinterpretasikan sebagai wujud
ta’awun dan ukhuwabh insaniyah yang memperkuat jaringan sosial. Fenomena ini, jika dibaca
secara hermeneutis, dapat dimaknai sebagai transformasi simbolik dari ajaran ‘amal shalih’
dalam konteks ekonomi lokal. Temuan ini, menunjukkan bahwa praktik sosial masyarakat

8 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1981), 488-492

' Muniri, KH. Asy’ari Umar; Ulama Mandiri Pengokoh Tradisi, (Surabaya: Imtiyaz, 2012), 23-24.

2 Nurrcholish Madijid, Islam Doktrin & Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), 720-740.

2l Wawancara dengan Zuhud, Ketua LSM Song Osong Lombhung Kabupaten Bangkalan, pada tanggal 20
Juli 2025.

22 Pengamatan lapangan di kampung Kopang, desa Karang Gayam, kecamatan Blega, kabupaten Bangkalan,
pada tanggal 22 Juli 2025




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

Madura dapat dibaca sebagai bentuk aktualisasi kontekstual dari maqasid al-syariah, yang
diwujudkan melalui perilaku keseharian berorientasi pada kemaslahatan kolektif.

Melalui pembacaan Hermeneutika Lokal dapat dipahami bahwa horizon makna
masyarakat berubah seiring dinamika sosial. Penafsiran atas falsafah Mon Soghi-Pasoghe’
bukan sekadar sebagai anjuran memberi, melainkan sebagai tanggung jawab moral untuk
menciptakan keadilan sosial. Proses “pengayaan makna” ini mencerminkan dialog
berkelanjutan antara nilai lama dan konteks zaman. Dalam perspektif Gadamer, ini adalah
“lingkaran hermenutik” di mana pemahaman bergerak antara bagian dan keseluruhan,
antara teks dan konteks. Di sini, Hermeneutika Lokal tidak hanya berfungsi sebagai alat
analisis budaya, tetapi juga sebagai sarana rekonstruksi makna yang mempertemukan
dimensi teologis, etis, dan sosial dalam satu horizon makna yang utuh.

Dalam konteks Madura, dialog tersebut melahirkan kesadaran bahwa kearifan
lokal memiliki basis teologis yang mendalam. Hasil triangulasi menunjukkan bahwa falsafah
Madura memiliki struktur makna berlapis, yaitu etis, sosial, dan spiritual. Ketiganya saling
berkelindan membentuk pandangan hidup yang menempatkan manusia sebagai makhluk
yang harus selaras dengan Tuhan dan sesama. Di sinilah prinsip magqasid al-syariah
menemukan ekspresinya secara kontekstual, yakni dalam keseimbangan antara dimensi
transendental dan sosial. Dalam kerangka ini, Hermeneutika Lokal bukan hanya
memaknai kebudayaan, tetapi juga menjadi ruang artikulasi spiritual Islam Nusantara yang
menekankan harmoni antara nilai ilahiah dan kemanusiaan.

Konsep mahabbah (cinta) dan tasamuh (toleransi) dalam Islam klasik memiliki
landasan kuat baik dalam Al-Qur’an maupun tradisi tasawuf. Para sufi seperti Al-Ghazali®’
dan Ibnu ‘Arabi** menegaskan bahwa cinta adalah prinsip ontologis yang menggerakkan
seluruh ciptaan menuju Tuhan. Wawancara dengan Nyai Mufarrahah mengungkapkan
bahwa bagi masyarakat Madura, cinta kepada Tuhan dan sesama diwujudkan melalui
kepedulian sosial. Kepedulian tersebut mewujud dalam tindakan mengasihi tetangga,
menolong fakir miskin, itu bagian dari ibadah”.* Penjelasan Nyai Mufarrahan selaras
dengan hasil observasi pada acara rokat tase’ memperlihatkan bahwa nilai cinta dan
toleransi diaktualisasikan dalam ruang publik, melibatkan tokoh agama, tokoh Blatér, dan
masyarakat umum.” Dalam suasana ini, perbedaan tidak dihapuskan, tetapi dirangkul
dalam semangat rahmah universal yang menunjukkan wajah Islam Madura yang inklusif.

Secara hermeneutik, nilai mahabbah dan tasamuh berfungsi sebagai horizon
interpretatif yang menuntun masyarakat memahami hubungan antar manusia. Wawancara
dengan Kiai Muhlis Rosi, menunjukkan bahwa “orang Madura tidak memisahkan cinta

B Yedi Purwanto et al., “Tasawwuf Moderation in Higher Education: Empirical Study of Al-Ghazali’s
Tasawwuf Contribution to Intellectual Society,” Cogent Social Sciences 9, no. | (2023),
https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2192556.

2 Hany Talaat Ahmed, “Ibn 'Arabi’s Metaphysics of Love: A Textual Study of Chapter 178 of Al-Futuhat
Al-Makkiya,” 2014, http://opus.uleth.cahttp//hdl.handle.net/10133/3547.

2 Wawancara dengan Ny. Mufarrohah, penggerak sosial dari Muslimat kabupaten Bangkalan, 5 Agustus
2024.

26 Observasi partisipatif pada acara rokat tase’ di desa Labuhan Kecamatan Sreseh Kabupaten Bangkalan,
pada tanggal |3 Agustus 2025

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 856 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

kepada Allah dan cinta kepada sesama, karena keduanya satu tarikan napas”.”” Analisis
simbolik terhadap pepatah Rampa’ Naong Bringin Korong memperlihatkan bahwa ‘bringin’
bukan sekadar lambang perlindungan, tetapi representasi teologis tentang kasih Tuhan
yang menaungi seluruh makhluk. Dari hasil triangulasi melalui observasi dan wawancara,
tampak bahwa nilai cinta dan toleransi menjadi landasan moral interaksi sosial masyarakat
Madura. Toleransi bukanlah kompromi terhadap perbedaan, melainkan manifestasi dari
ihsan dan rahmah sebagai ekspresi cinta ilahi. Berdasarkan uraian ini, Islam Nusantara
dalam konteks kemaduraan menghadirkan sintesis harmoni antara teologi, maqasid al-
syariah, sufisme yang relevan dengan kehidupan sosial modern.

Pembahasan
Song Osong Lombhung

Secara harfiah Song Osong Lombhung berarti “bersama mengusung lumbung”.
Secara semantik falsafah ini melampaui makna materialnya, menjadi prinsip moral tentang
solidaritas dan tanggung jawab kolektif terhadap kehidupan bersama. Oleh karena itu,
menempati posisi penting dalam pembentukan etika sosial masyarakat Madura. Di
dalamnya terkandung worldview yang menekankan keterikatan antarindividu dalam
jaringan sosial yang etis. Nilai yang diartikulasikan dalam Song Osong Lombhung menolak
individualisme ekstrem dan menegaskan bahwa kesejahteraan hanya bermakna ketika
diupayakan bersama. Dengan demikian, falsafah ini merepresentasikan bentuk lokal dari
etika praksis, yakni tindakan moral yang bersumber dari pengalaman komunal sehari-
hari.?®

Secara hermeneutik, dapat ditafsirkan bahwa Song Osong Lombhung sebagai
horizon makna yang mempertemukan teks budaya Madura dengan prinsip ta’awun dalam
Islam. Praktik gotong-royong bukan semata aktivitas ekonomi, melainkan ekspresi
teologis dari kesadaran bahwa barokah tumbuh dari kerja kolektif. Dalam konteks etika
sosial Islam, hal ini sejalan dengan konsep ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan)
yang menegaskan kesalinghubungan semua manusia di bawah kasih Tuhan.” Dengan
membaca falsafah lokal ini dalam horizon Islam, menjadi upaya dalam menunjukkan
bagaimana nilai solidaritas lokal tidak bertentangan dengan syariat, tetapi justru
memperluas cakrawala praksis keagamaan ke dalam ranah sosial.

Hal ini terkomfirmasi dalam wawancara dengan kiai dan Blatér bahwa umumnya
masyarakat Madura memaknai falsafah Song Osong Lombhung sebagai pedoman hidup
untuk menghindari sikap sombong dan tamong poté (menutup diri). Orang Madura menilai
bahwa seseorang dianggap dewasa secara moral apabila mampu “menyatu dalam kerja
bersama”. Tradisi kerja kolektif ini, seperti yang terlihat pada masa panen dan perayaan
slametan, mengandung semangat communal reciprocity (pertukaran sosial) yang

27 Wawancara dengan Kiai Muhlis Rosi, ketua MWCNU Kecamatan Sreseh Kabupaten Sampang, 18 Agustus
2025.

2 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960), p. 125.

2 Al-Ghazali, lhya’ ‘Ulam al-Din, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 2005), pp. | 12—-113.




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

melahirkan kepercayaan dan rasa aman di antara anggota masyarakat.* Dari sini dapat
dipahami bahwa Song Osong Lombhung bukan sekadar ungkapan etnografis, melainkan
mekanisme kultural untuk menanamkan nilai rahmah dan tasamuh melalui tindakan sosial
yang berulang.

Meski mengandung nilai solidaritas, falsafah ini tidak bebas dari ambivalensi. Dalam
beberapa konteks, Song Osong Lombhung mampu memperkuat kohesi internal, tetapi juga
berpotensi menimbulkan eksklusivitas terhadap pihak luar.’’ Oleh sebab itu,
Hermeneutika Lokal menjadi penting untuk menafsir ulang nilai ini agar tetap terbuka dan
inklusif lintas komunitas. Observasi lapangan menunjukkan bahwa ketika diartikulasikan
sebagai etika sosial yang menekankan kemaslahatan bersama, falsafah ini dapat melampaui
batas sosial dan geografis, memperkuat solidaritas lintas kelompok serta memperbarui
relevansi nilai-nilainya dalam konteks modern.

Secara teoritik, falsafah Song Osong Lombhung memiliki kesetaraan konseptual
dengan pandangan Emile Durkheim mengenai soliditas mekanik dan organik.* la berakar
pada solidaritas mekanik karena bertumpu pada kesamaan nilai dan tradisi, tetapi juga
memuat unsur organik yang menciptakan saling ketergantungan antarindividu. Dalam
kerangka Islam Nusantara, dialektika ini menunjukkan proses hermeneutika di mana nilai
Islam universal berinteraksi dengan konteks sosial-ekologis lokal.”> Dengan demikian,
moralitas Madura bukan hasil doktrin statis, melainkan produk dialog antara teks wahyu
dan pengalaman sosial yang terus berkembang.

Dari sisi praksis, saya mengamati bahwa nilai Song Osong Lombhung tidak hanya
berfungsi menjaga keseimbangan sosial, tetapi juga membentuk moral ekonomi
masyarakat. Hubungan antarindividu dalam aktivitas ekonomi tidak semata diukur
untung-ruginya, tetapi oleh kepatuhan terhadap norma kolektif; “siapa yang enggan
membantu akan kehilangan kehormatan sosial”.** Ini menunjukkan bahwa etika sosial
Madura beroperasi dalam kerangka nilai etis yang menekankan kebajikan karakter, bukan
hanya kepatuhan pada aturan eksternal. Dalam konteks Islam, hal ini sejalan dengan
konsep ihsan, yaitu berbuat baik bukan karena kewajiban hukum semata, melainkan
sebagai ekspresi cinta ilahi yang mengalir ke sesama manusia.

Falsafah Song Osong Lombhung merupakan ekspresi etika sosial Madura yang
memadukan nilai agraris, religius, dan kolektif dalam satu horizon budaya. Melalui
pendekatan Hermeneutika Lokal, falsafah ini terbukti mampu menjadi jembatan antara
nilai-nilai Islam universal dan kearifan lokal yang hidup. la tidak hanya berfungsi sebagai
pedoman moral, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang menumbuhkan kepercayaan,
rasa tanggung jawab, dan keadilan sosial. Dalam konteks Islam Nusantara, Song Osong
Lombhung menjadi model etika solidaritas yang menghubungkan teologi dengan praksis

30 Mohammad Takdir, Roibin Roibin, and Umi Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The
Madurese Society: Islamic Perspective and Social Theory,” El Harakah: Jurnal Budaya Islam 26, no. | (2024):
I 13-38, https://doi.org/10.18860/eh.v26il.25398.

3! Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 102-103
32 Emile Durkheim, “The Devision of Labour in Society,” Administory 4, no. | (1893): 100-112

33 Ahmad Suaedy, “Gus Dur, Islam Nusantara Dan Kewarganegaraan Bineka, Penyelesaian Konflik Aceh
Dan Papua 1999-2001,” 2018.

34 James C. Scott, The Moral Economy of the Peasant (New Haven: Yale University Press, 1976), 35-55

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 858 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

sosial, serta meneguhkan bahwa spiritualitas sejati tumbuh dari kerja bersama demi
kemaslahatan kolektif.

Mon Soghi-Pasoghe’

Falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ secara harfiah berarti “jika engkau kaya,
bahagiakanlah orang lain”. Ini merefleksikan etika kemurahan hati dan keadilan dalam
Islam yang diterjemahkan ke dalam konteks budaya lokal. Dalam kerangka Hermeneutika
Lokal, falsafah ini berfungsi sebagai “teks budaya” yang menafsirkan ulang ajaran zakat,
infak, dan ihsan dalam horizon sosial Madura. Kekayaan dipandang bukan sebagai hak
individual, tetapi sebagai amanah sosial yang meniscayakan tanggung jawab moral
terhadap sesama dan keberlanjutan harmoni komunitas.

Dalam praktik sosial masyarakat Madura, falsafah ini diwujudkan dalam berbagai
bentuk moral ekonomi seperti sedekah panen, pemberian bantuan kepada tetangga, atau
berbagai hasil laut di pesisir. Semua ini, menegaskan etos peduli terhadap orang lain yang
hidup dalam kebudayaan agraris dan maritim Madura. Hal ini memperlihatkan bahwa nilai
kemurahan hati tidak hanya dipahami sebagai kebajikan pribadi, tetapi sebagai mekanisme
menjaga kohesi sosial.” Bisa ditafsirkan bahwa falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ bekerja sebagai
“institusi moral” yang mengatur distribusi sumber daya dalam komunitas tanpa intervensi
negara, dan karenanya dapat memperlihatkan daya kemandirian masyarakat dalam
menjaga keseimbangan sosial.

Hasil observasi lapangan memperlihatkan bahwa falsafah Mon Soghi-Pasoghe’
diwujudkan melalui berbagai praktik moral ekonomi seperti sedekah panen, pembagian
hasil laut, dan bantuan sosial antarwarga. Praktik tersebut berfungsi sebagai mekanisme
informal distribusi sumber daya di luar struktur negara. Dengan menggunakan kerangka
Clifford Geertz tentang “agama sebagai sistem budaya,” fenomena ini memperlihatkan
bahwa agama bekerja sebagai jaringan simbol yang menata tindakan sosial.** Dalam
konteks Madura, falsafah ini menjadi simbol religius yang menstrukturkan perilaku
ekonomi berbasis nilai rahmah dan ‘adl (keadilan).”’

Wawancara dengan Syafiuddin tokoh Blatér Madura, menunjukkan ungkapan
“Soghi bukan untuk diri, tapi untuk orang lain” yang menandai pergeseran makna kekayaan
dari simbol status menjadi instrumen sosial.*® Transformasi ini merupakan bukti
keberhasilan Hermeneutika Lokal dalam menafsirkan teks wahyu sesuai horizon budaya
masyarakat Madura. Dengan memaknai kekayaan sebagai sarana menebar rahmah,
masyarakat Madura secara tidak langsung menulis ulang makna mahabbah (cinta ilahi)
dalam ranah sosial-ekonomi. Falsafah ini menjembatani antara spiritualitas personal dan
etika sosial melalui tindakan nyata berbagi kesejahteraan.

3 Takdir, Roibin, and Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese Society: Islamic
Perspective and Social Theory.”

3¢ Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1981), 488-492
37 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an,
2019). Lihat QS. Al-Ma’idah [5]: 2: “Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa”.

38 Wawancara dengan Syafiuddin Asmoro, Ketua DPC PKB Kabupaten Bangkalan, pada tanggal 27 Agustus
2025.




AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

Namun, kemurahan hati dalam Mon Soghi-Pasoghe’ tidak selalu bebas dari dimensi
kekuasaan. Dalam sejumlah konteks menurut Scott, kedermawanan dapat berfungsi
sebagai mekanisme patronase yang memperkuat hierarki sosial.”” Oleh karena itu, perlu
dibedakan antara pemberian yang bersifat emansipatoris dan pemberian yang reproduktif
terhadap ketimpangan. Data lapangan menunjukkan adanya transformasi nilai sosial,
bahwa individu kaya yang enggan berbagi kehilangan legitimasi moral, sementara pemberi
yang tulus memperoleh otoritas sosial. Pergeseran ini menandai peralihan dari patron-
klien menuju solidaritas etnik yang lebih egaliter dan partisipatif.

Dalam horizon hermeneutik, Mon Soghi-Pasoghe’ mencerminkan pertemuan
antara teks wahyu dan konteks agraris Madura yang menempatkan kebersamaan sebagai
nilai utama. Sebagaimana dijelaskan Gadamer, pemahaman merupakan peristiwa fusi
horizon antara bagian (teks) dan keseluruhan (konteks). Karena itu, makna kemurahan
hati dalam falsafah ini bersifat dinamis—selalu diperbarui sesuai situasi sosial. Nilai cinta
sosial di dalamnya menjadi jembatan antara etika spiritual dan ekonomi moral, di mana
mahabbah tidak berhenti pada ranah emosional, tetapi diwujudkan dalam praktik
distributif yang menjaga keseimbangan sosial.

Dalam kerangka magqasid al-syariah,* falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ mengandung
nilai hifz al-mal (menjaga harta) dan hifz al-nafs (menjaga kehidupan) secara simultan.
Kekayaan dijaga bukan untuk akumulasi, melainkan untuk menjamin keberlanjutan hidup
bersama. Prinsip ta’awun dan ‘adl menjadi fondasi moral yang menuntun hubungan sosial
dan ekonomi masyarakat. Dengan demikian, falsafah ini menegaskan bahwa spiritualitas
Islam tidak terpisah dari etika sosial, melainkan menemukan konkretisasinya dalam
tindakan ekonomi yang berkeadilan dan berbasis kasih sayang.

Falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ merupakan ekspresi etika sosial-ekonomi khas
Madura yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Melalui pendekatan
Hermeneutika Lokal, falsafah ini memperlihatkan bagaimana teks wahyu berinteraksi
dengan realitas sosial agraris untuk membentuk sistem moral berbasis kemurahan hati,
keadilan, dan solidaritas. Kekayaan dipahami sebagai amanah sosial yang menuntut
tanggung jawab moral demi keseimbangan komunitas. Dengan demikian, Mon Soghi-
Pasoghe’ tidak hanya menjadi refleksi etika religius, tetapi juga model teologis praksis yang
meneguhkan Islam Nusantara sebagai sistem makna yang mempersatukan dimensi
spiritual, sosial, dan ekonomi dalam kehidupan sehari-hari.

Rampa’ Naong Bringin Korong

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong secara literal berarti “berteduh di bawah
pohon Bringin yang rindang.” Simbol Bringin dalam konteks budaya Madura
menggambarkan keseimbangan, perlindungan, dan harmoni sosial. Falsafah ini berfungsi
sebagai nasihat moral agar manusia hidup dalam kedamaian, saling melindungi, dan
menegakkan prinsip kesalingan dalam kehidupan bersama. Dari perspektif Hermeneutika
Lokal, Rampa’ Naong Bringin Korong tidak hanya menyampaikan nilai sosial, tetapi juga

3% James C. Scott, Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance (New Haven: Yale University
Press, 1985), 41.

0 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, (London: IIIT, 2008), 71 -
74

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 860 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




th@

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

menautkan dimensi spiritual dan ekologis. la menjadi “teks budaya” yang hidup, ditafsirkan
ulang melalui perjumpaan antara tradisi Islam dan pengalaman masyarakat Madura.*'

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong bukan hanya metafora sosial, tetapi juga
teologis. Manusia diumpamakan sebagai makhluk yang hidup di bawah naungan kasih
Tuhan (rahmabh ilahiyah). Pandangan ini sejalan dengan ajaran tasawuf klasik bahwa cinta
ilahi harus tercermin dalam cinta terhadap makhluk.** Atas dasar korespondensi teologis
tersebut, Rampa’ Naong Bringin Korong dapat dibaca sebagai terjemahan lokal dari prinsip
rahmatan lil ‘alamin, bahwa cinta dan perlindungan Tuhan seharusnya menjadi model
relasi antarmanusia. Dalam konteks Islam Nusantara, ini menegaskan bahwa kearifan lokal
bukanlah bentuk sinkretisme, melainkan sarana hermeneutika untuk mengartikulasikan
nilai Islam dalam bahasa budaya lokal.”

Amatan peneliti, bahwa falsafah ini hidup dalam berbagai praktik sosial masyarakat
Madura, seperti upacara rokat tase’, tradisi selametan, alasor, dan lain-lain. Dalam kegiatan
tersebut, masyarakat lintas kelompok, termasuk tokoh agama, petani, dan Blatér
berkumpul dalam suasana kebersamaan yang mengedepankan kedamaian. Tradisi ini
merepresentasikan etos komunitarian® yang menolak konflik terbuka dan meneguhkan
prinsip musyawarah. Implikasi dari etos komunitarian ini dengan menjadikan falsafah
Rampa’ Naong Bringin Korong sebagai instrumen rekonsiliasi sosial yang menjaga integrasi
komunitas di tengah potensi disintegrasi akibat perbedaan sosial, politik, atau keagamaan.

Meski demikian, perlu diperhatikan potensi paradoks dalam penerapan falsafah ini.
Di satu sisi, Rampa’ Naong Bringin Korong menegaskan nilai perdamaian, namun di sisi
masyarakat Madura masih kerap dicitrakan melalui tradisi carok yang berorientasi pada
kehormatan dan kekerasan.* Paradoks ini menunjukkan adanya ketegangan antara ideal
budaya dan realitas sosial.* Pada bagian inilah fungsi Hermeneutika Lokal menjadi penting,
tugas peneliti bukan hanya mendeskripsikan nilai, tetapi menafsirkan bagaimana nilai itu
dinegosiasikan, dilanggar, atau direvitalisasi dalam konteks perubahan sosial.

Dalam horizon teologis, Rampa’ Naong Bringin Korong mencerminkan prinsip
rahmatan lil ‘alamin, kasih universal yang menaungi seluruh ciptaan. Pohon Bringin di sini
bukan sekadar metafora sosial, melainkan simbol teologis yang menegaskan kesatuan
antara manusia, Tuhan, dan alam. Nilai kasih dan perlindungan sosial di dalamnya
berkaitan erat dengan maqasid al-syariah tingkat tinggi, yaitu hifz al-din (menjaga iman)
dan hifz al-ummah (mejaga masyarakat). Dalam kerangka teologis tersebut, harmoni yang
diidealkan bersifat holistik, karena mencakup relasi horizontal antar manusia, vertikal
dengan Tuhan, dan ekologis dengan alam semesta.

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong menegaskan karakter Islam Nusantara yang
bercorak kontekstual dan dialogis. Islam tidak hadir sebagai sistem nilai yang menghapus

#I Takdir, “Rampa’ Naong Bringin Korong: Local Wisdom as Symbol of Social Harmony in Madura,” HTS
Theological Studies 79, no. | (2023): 1-9.

“2 |bn ‘Arabi, Fusis al-Hikam, ed. A. Afifi (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1946), 112.

3 Takdir, Roibin, and Sumbulah, “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese Society: Islamic
Perspective and Social Theory.”

* Doniman Gavenoreli Daeli et al., “KOMUNITARIANISME: Konsep Tentang Bermasyarakat,” AKADEMIK:
Jurnal Mahasiswa Humanis 4, no. 2 (2024): 255-68, https://doi.org/10.37481/jmh.v4i2.745.

4> Wahju Prijo Djatmiko, Carok, Budaya, Dan Hukum, (Yogyakarta: Penerbit Thafa Media, 2020), 159-193.
6 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1991), 202-204.




“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
7th and Tolerance in Islamic Scholarship”
ANNUAL CONFERENCE

) Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan
for Muslim Scholars

tradisi, tetapi sebagai horizon makna yang memperluas kesadaran etis masyarakat lokal.
Dalam etika keseimbangan sosial Madura, perlindungan terhadap sesama dipandang
setara dengan perlindungan terhadap lingkungan dan tatanan sosial. Temuan ini
menunjukkan bahwa nilai-nilai harmoni yang terkandung dalam falsafah tersebut menjadi
dasar pembentukan etika publik berbasis rahmah dan ta’awun yang melampaui batas
identitas sosial maupun agama.”’

Falsafah Rampa’ Naong Bringin Korong juga merupakan artikulasi Hermeneutika
Lokal yang memadukan nilai sosial, spiritual, dan ekologi dalam etika masyarakat Madura.
Melalui simbol Bringin, falsafah ini menegaskan pentingnya perlindungan dan
keseimbangan sebagai dasar kehidupan bersama. Praktik sosial dan ritual budaya
memperlihatkan keberlanjutan nilai rahmah dan salam (kedamaian) sebagai fondasi moral
masyarakat. Dalam konteks Islam Nusantara, falsafah ini menjadi model etika harmoni
yang menghubungkan dimensi transendental dan praksis sosial. Oleh karena itu, Rampa’
Naong Bringin Korong layak dipahami bukan hanya sebagai nasihat budaya, tetapi sebagai
ekspresi teologi rahmah yang hidup, dinamis, dan terartikulasi dalam ruang sosial Madura.

Diskusi: Dari Lokal ke Universal

Melalui penelitian ini, dapat dipahami bahwa tiga falsafah Madura; Song Osong
Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’ dan Rampa’ Naong Bringin Korong membentuk satu
kesatuan nilai yang berjenjang. Falsafah-falsafah ini, tidak berdiri sendiri-sendiri, tetapi
membentuk spektrum etika yang bergerak dari solidaritas keluarga menuju keadilan
sosial, lalu berakhir pada harmoni universal. Pola progresif ini menunjukkan bahwa
kebijaksanaan lokal Madura tidak bersifat fragmentaris, melainkan sistemik dan hierarkis.
Dalam horizon hermeneutik, ketiganya membentuk struktur nilai yang secara bertahap
memperluas ruang moralitas dari yang paling intim (keluarga) menuju yang paling universal
(kemanusiaan). Dengan demikian, kearifan lokal Madura menampilkan dinamika moral
yang sejalan dengan prinsip perkembangan spiritual dalam Islam, yakni dari ihsan pribadi
menuju rahmah sosial.

Song Osong Lombhung dapat dipahami sebagai fondasional, yakni pembentukan
solidaritas internal yang mengajarkan bahwa kehidupan individu tidak pernah terpisah dari
jejaring sosialnya. Nilai ini membangun kesadaran communitarian self, yaitu identitas yang
hanya bermakna ketika berakar pada kebersamaan.* Setelah solidaritas dasar itu
terbangun, falsafah Mon Soghi-Pasoghe’ memperluas orientasi moral ke ranah sosial-
ekonomi, yaitu kekayaan tidak sahih secara etis bila tidak digunakan untuk menolong
sesama. Seolah menegaskan prinsip keadilan distributif yang menjadi syarat keseimbangan
sosial. Puncaknya, Rampa’ Naong Bringin Korong menghadirkan tataran etika tertinggi, yaitu
harmoni universal yang menembus batas kekerabatan dan agama, selaras dengan cita-cita
Islam sebagai rahmatan lil "alamin.

Melalui pembacaan hermeneutik ini, dapat ditafsirkan bahwa setiap falsafah ini
merepresentasikan simbol kolektif yang mengandung lapisan makna sosial, etis, dan

47 Lihat Q.S. al-Anbiya’ [21]:107; “Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat
bagi seluruh alam.”
8 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960), 125.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 862 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMS
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

religius. “Song Osong Lombhung” merepresentasikan kerjasama, Mon Soghi-Pasoghe’
merupakan simbol keadilan distributif dan Rampa’ Naong Bringin Korong menandakan
harmoni ekologis dan spiritual. Membaca ketiga simbol ini melalui pendekatan
Hermeneutika Lokal membantu peneliti dalam memahami bagaimana masyarakat Madura
mengekspresikan nilai-nilai Islam dalam bahasa budaya yang akrab. Lebih jauh lagi, proses
ini membenarkan tesis hermeneutika Gadamer bahwa pemahaman selalu terjadi melalui
”perjumpaan horizon” antara teks dan konteks.*

Hasil penelitian juga menunjukkan sinkronisasi bahwa struktur hierarkis dalam
falsafah ini paralel dengan kerangka maqasid al-syariah. Pada tahap Song Osong Lombhung,
yang menjadi titik tekan adalah hifz al-nafs (menjaga kehidupan) dan hifz al-ird (menjaga
kehormatan keluarga). Pada falsafah Mon Soghi-Pasoghe’, orientasinya bergeser ke hifz al-
mal (menjaga harta) melalui keadilan distributif. Sedangkan falsafah Rampa’ Naong Bringin
Korong mewakili tahap tertinggi, yakni hifz al-din dan hifz al-ummah (menjaga agama dan
masyarakat) melalui harmoni sosial. Dalam kerangka sintesis teoritis tersebut, nilai-nilai
lokal Madura dapat diintegrasikan ke dalam bangunan hukum Islam, yang memperlihatkan
bahwa kearifan lokal tidak berada di luar syariah, melainkan menjadi ekspresi kontekstual
dari maqasid-nya.

Selain itu, konsep ukhuwah dalam Islam juga memperkuat struktur hierarkis
tersebut. Song Osong Lombhung mengokohkan ukhuwah nasabiyah (persaudaraan
keluarga); Mon Soghi-Pasoghe’ menegaskan ukhuwah insaniyah (persaudaraan sosial);
sedangkan Rampa’ Naong Bringin Korong meluaskannya ke ukhuwah kauniyah
(persaudaraan universal antar makhluk ciptaan Tuhan).* Implikasi dari struktur ukhuwah
yang berlapis ini menegaskan bahwa falsafah Madura merepresentasikan perluasan cinta
dan tanggung jawab sosial yang bersifat evolutif, memperlihatkan bagaimana Islam tidak
berhenti pada tataran ritual, tetapi bertransformasi menjadi proyek peradaban etis.

Dalam kerangka Islam Nusantara, dapat dipahami integrasi nilai Islam dan budaya
lokal Madura berjalan secara organik, bukan artifisial. Islam datang bukan untuk
menghapus tradisi, tetapi memberi makna yang sesuai dengan prinsip syariah.”' Gotong
royong dalam Song Osong Lombhung dapat dibaca ulang sebagai ta’awun; kewajiban sosial
dalam Mon Soghi-Pasoghe’ merepresentasikan zakat dan sadakah; sedangkan harmoni
dalam Rampa’ Naong Bringin Korong mencerminkan realisasi rahmah ilahiyah dalam
kehidupan sosial. Peneliti memahami ini sebagai bukti konkret bahwa Islam Nusantara
bekerja melalui proses hermeneutik kultural, yang menafsirkan teks suci dalam konteks
simbol-simbol lokal tanpa kehilangan substansi teologisnya.

Jika dibandingkan dengan ajaran sufistik klasik, terdapat kontinuitas teologis yang
kuat. Selaras dengan ungkapan Rabi’ah al-Adawiyah, yang menegaskan bahwa cinta sejati
kepada Allah harus tercermin dalam cinta kepada sesama.>> Sekurang-kurangnya, prinsip
inilah yang secara praksis dihidupkan oleh masyarakat Madura, sebuah cinta yang lahir dari

4 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method (London: Bloomsbury, 2013), 307-312.

50 Ahmad Baso, Islam Nusantara: ljtihad Jenius dan ljma’ Ulama Indonesia (Jakarta: Pustaka Afid, 2015), 214-
217.

5! Nurrcholish Madijid, Islam Doktrin & Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), 720-740.

52 Margaret Smith, Rabi‘a the Mystic and Her Fellow-Saints in Islam, Rabia the Mystic and Her Fellow-Saints
in Islam, 2010, https://doi.org/10.1017/CBO9780511710797.




“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th
7ANNUA|-CONFERENCE Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan

for Muslim Scholars

solidaritas, tumbuh menjadi empati sosial, lalu memancar sebagai kasih universal. Dalam
tataran praksis, nilai ini juga melahirkan tasamuh (toleransi) yang konkret, bukan semata
toleransi ideologis, tetapi yang terwujud dalam tindakan sosial, seperti membantu
tetangga, menghormati perbedaan, dan menciptakan ruang teduh bagi semua. Atas dasat
kontinuitas teologis dan praksis tersebut, perjalanan nilai dari lokal ke universal dalam
falsafah Madura menunjukkan bahwa Islam Nusantara bukanlah bentuk kompromi
budaya, melainkan proses kreatif spiritual yang membumikan cinta dan toleransi sebagai
inti peradaban.

KESIMPULAN

Dari hasil penelitian dan penafsiran hermeneutika, dapat disimpulkan bahwa tiga
falsafah utama Madura; Song Osong Lombhung, Mon Soghi-Pasoghe’, dan Rampa’ Naong
Bringin Korong membentuk satu kesatuan sistem nilai yang saling berkelindan. Ketiganya
tidak berdiri sebagai pepatah moral terpisah, melainkan sebagai rangkaian etika yang
bergerak dari solidaritas keluarga menuju keadilan sosial, dan berpuncak pada harmoni
universal. Dengan membaca tiga falsafah ini, melalui lensa Hermeneutik Lokal, ditemukan
bahwa kearifan lokal Madura merupakan ekspresi teologi hidup yang menjembatani ajaran
Islam dan praktik sosial. Song Osong Lombhung menegaskan solidaritas sebagai fondasi
moral yang sejalan dengan ta’awun; Mon Soghi-Pasoghe’ memperluasnya dalam ranah
ekonomi dengan menegaskan zakat dan sedekah sebagai wujud tanggung jawab sosial;
sementara Rampa’ Naong Bringin Korong menghadirkan spiritualitas kasih yang
merefleksikan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Tiga falsafah ini merepresentasikan proses
evolusi moral Islam; dari cinta yang partikular menuju cinta universal.

Dalam kerangka Islam Nusantara, dapat dipahami bahwa nilai-nilai Islam dan
kebijakan lokal Madura berinteraksi secara organik, bukan antagonistik. Islam datang tidak
dengan meniadakan simbol budaya, melainkan menafsir ulang agar selaras dengan maqasid
al-syariah. Melalui pembacaan hermeneutis atas falsafah Song Osong Lombhung, Mon Soghi-
Pasoghe’ dan Rampa’ Naong Bringin Korong secara otomatis dapat memperlihatkan wajah
Islam yang inklusif dan membumi. Dalam konteks sosial Indonesia tentu sangat berguna.
Nilai-nilai ini berfungsi sebagai mekanisme kultural yang mencegah disintegrasi,
meneguhkan solidaritas untuk mencegah perpecahan keluarga, keadilan sosial mengatasi
ketimpangan ekonomi, dan harmoni universal merawat toleransi antar kelompok.

Berdasarkan pembacaan hermeneutik tersebut, dapat dipahami bahwa kearifan
lokal Madura bukan hanya cermin moralitas tradisional, tetapi juga paradigma etika Islam
yang kontekstual. la menunjukkan bahwa cinta (mahabbah) dan toleransi (tasamuh) bukan
konsep abstrak, melainkan energi sosial yang diwujudkan dalam tindakan nyata. Ketika
falsafah-falsafah ini dibaca melalui pendekatan Hermeneutika Lokal, tampak bahwa Islam
Nusantara sejatinya adalah proyek kultural untuk menghadirkan spiritualitas yang
humanis, Islam yang membumi tanpa kehilangan transendensinya. Dari Song Osong
Lombhung hingga Rampa’ Naong Bringin Korong, masyarakat Madura menunjukkan bahwa
keberagaman tidak diukur dari kesalehan ritual semata, melainkan dari kemampuan
menebarkan keteduhan dan kasih bagi sesama. Dalam konteks bangsa yang plural,
struktur nilai ini dapat menjadi model penguatan moderasi beragama dan pembangunan
sosial berbasis kearifan lokal yang menyejukkan.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 864 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




th@

ANNUAL CONFERENCE
for Muslim Scholars
DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali. 2005. lhya’ ‘Uldm al-Din, Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Aminuddin, Luthfi Hadi. and Usfah, Isnatin. 2021. “Epistemology of Islam Nusantara:
Transformation of Islamic Legal Thought in Nahdlatul Ulama (NU),” Justicia
Islamica 18, no. 2. https://doi.org/10.21 | 54/justicia.v18i2.3095.

Arabi, Ibn. 1946. Fusis al-Hikam, ed. A. Afifi. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi.

Auda, Jasser. 2008. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: IlIT.

Baso, Ahmad. 2015. Islam Nusantara: ljtihad Jenius dan ljma’ Ulama Indonesia. Jakarta:
Pustaka Afid.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. 2018. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications.

Daeli, Doniman Gavenoreli. et al, “KOMUNITARIANISME: Konsep Tentang
Bermasyarakat,” AKADEMIK: Jurnal Mahasiswa Humanis 4, no. 2 (2024): 255—
68, https://doi.org/10.37481/jmh.v4i2.745.

Departemen Agama RI. 2019. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an.

Djamiko, Wahju Prijo. 2020. Carok, Budaya, Dan Hukum. Yogyakarta: Penerbit Thafa
Media.

Durkheim, Emile. 1893. “The Devision of Labour in Society,” Administory 4, no. |.
Gadamer, Hans-Georg. 2004. Truth and Method. New York: Continuum.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 1960.

. 1981. Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka

Jaya.
https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/.  Diakses pada
tanggal 24 Juni 2025

Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan.

Lukman, Fadhli. 2021. “Telaah Historiografi Tafsir Indonesia Analisis Makna Konseptual
Terminologi Tafsir Nusantara,” Suhuf 14, no. I.

Muniri dan Mahsun, Konstruksi Sosial Nyelasé di Makam Syaikhona Kholil Bangkalan. Al-
Fikrah. Vol. | No. I.

Muniri. 2012. KH. Asy’ari Umar; Ulama Mandiri Pengokoh Tradisi. Surabaya: Imtiyaz

Nugroho, Hery. and Hadi, Abdul. “Islam Nusantara Dalam Perspektif Maqgashid Al-
Syari’ah,” International  Journal lhya’ ‘Ulum  Al-Din, 2020,
https://doi.org/10.21580/ihya.21.2.4830.

Nurrcholish Madjid. 1992. Islam Doktrin & Peradaban. Jakarta: Paramadina.
Observasi partisipatif di kampung Kopang, Desa Karang Gayam, pada tanggal 02 Juni 2025

Observasi partisipatif pada acara rokat tase’ di desa Labuhan Kecamatan Sreseh
Kabupaten Bangkalan, pada tanggal |3 Agustus 2025



https://kbb.id/2025/05/23/indeks-kota-toleran-2024-setara-institute/
https://www.jurnal.alhamidiyah.ac.id/index.php/al-fikrah/issue/view/2

AnCols “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
7th and Tolerance in Islamic Scholarship”
ANNUAL CONFERENCE

) Muniri, et.al — Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hamidiyah Bangkalan
for Muslim Scholars

Pengamatan lapangan di kampung Kopang, desa Karang Gayam, kecamatan Blega,
kabupaten Bangkalan, pada tanggal 22 Juli 2025

Pierre Bourdieu. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University
Press.

Prasetyo, Emanuel. “Menggagas Fusi Horison Dalam Hermeneutika Hans Georg
Gadamer Sebagai Model Saling Memahami Bagi Dialog Antarbudaya Dengan
Relevansi Pada Pancasila Sebagai Landasan Dialogis Filosofis,” Studia
Philosophica et  Theologica 22, no. I (2022): 63-95,
https://doi.org/10.353 12/spet.v22il .431.

Purwanto, Yedi. et al., 2023. “Tasawwuf Moderation in Higher Education: Empirical
Study of Al-Ghazal’s Tasawwuf Contribution to Intellectual Society,” Cogent
Social Sciences 9, no. |. https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2192556.

Rachman, Hatib. 2013. “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan Al-
Quran Abdullah Saeed,” Afkaruna 9, no. 2.
https://doi.org/10.18196/aiijis.2013.0025.148-161.

Scott, James C. 1976. The Moral Economy of the Peasant. New Haven: Yale University
Press.

. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New
Haven: Yale University Press.

Smith, Margaret. 2010. Rabi‘a the Mystic and Her Fellow-Saints in Islam, Rabia the Mystic
and Her Fellow-Saints in Islam. https://doi.org/10.1017/CBO9780511710797.

Suaedy, Ahmad. 2018. Suaedy, “Gus Dur, Islam Nusantara Dan Kewarganegaraan Bineka,
Penyelesaian Konflik Aceh Dan Papua 1999-2001,”.

Takdir, Mohammad. 2018. “Potret Kerukunan Berbasis Kearifan Lokal: Implementasi
Nilai-Nilai Harmoni Dalam Ungkapan‘Rampak Naong Bringen Korong’ Dalam
Kehidupan Masyarakat Madura,” Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora
16, no. |. https://doi.org/10.18592/khazanah.v16il.2057.

, dkk. 2014. “Religion, Local Wisdom, and Power of The Madurese
Society: Islamic Perspective and Social Theory,” El Harakah: Jurnal Budaya Islam
26, no. |. https://doi.org/10.18860/eh.v26il.25398.

Talaat Ahmed, Hany. “Ibn ’Arabi’s Metaphysics of Love: A Textual Study of Chapter 178
of Al-Futuhat Al-Makkiya,” 2014,
http://opus.uleth.cahttp//hdl.handle.net/10133/3547.

Wawancara dengan Kiai Ali tokoh agama, desa Matanak Kecamatan Tanah Merah
kabupaten Bangkalan, 12 Juli 2024.

Wawancara dengan Kiai Muhlis Rosi, ketua MWCNU Kecamatan Sreseh Kabupaten
Sampang, 18 Agustus 2025.

Wawancara dengan Marsuli, peziarah di makam Mbah Kholil Bangkalan, pada tanggal 15
Juni 2025

Wawancara dengan Ny. Mufarrohah, penggerak sosial dari Muslimat kabupaten
Bangkalan, 5 Agustus 2024.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
Halaman 866 JI. A Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




ANNUAL CONFERENCE
for Muslim Scholars

Wawancara dengan Syafiuddin Asmoro, Ketua DPC PKB Kabupaten Bangkalan, pada
tanggal 27 Agustus 2025.

Wawancara dengan Zuhud, Ketua LSM Song Osong Lombhung Kabupaten Bangkalan, 20
Juli 2025.

Wawancara dengan Tajullail, tokoh Pemuda desa Taman Kecamatan Sreseh Kabupaten
Sampang, pada tanggal 16 Juli 2025.

Zainul Milal Bizawie. 2015. “Landasan Operasional Islam Nusantara,” NU Online.
https://www.nu.or.id/opini/landasan-operasional-Islam-Nusantara-5h00k.




