
 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  89 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

PERAN JAMAAH KERUKUNAN SEBAGAI KEARIFAN LOKAL DALAM 

MASYARAKAT MUSLIM PEDESAAN 

 

M. Nur Khotibul Umam  

Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

mn.khotibulumam@gmail.com 

 

Abstract: This study examines the phenomenon of Jamaah Kerukunan 

(Jamkur), a local religious community in Ranubedali Village, Lumajang, 

Indonesia, comprising members with diverse educational and religious 

backgrounds. The research aims to analyze how this community fosters 

social and religious cohesion through structured weekly activities, 

including congregational prayers, collective dhikr, and monthly thematic 

sermons. Adopting an ethnographic approach, the study utilizes 

participant observation, in-depth interviews, and documentation to 

capture the symbolic meanings behind these communal practices. The 

findings reveal that Jamkur serves as an embodiment of local wisdom 

that effectively promotes solidarity, compassion, and tolerance within a 

pluralistic rural Muslim society. By implementing a rotating meeting 

system and voluntary contributions, the community establishes a 

symbolic commitment to unity that transcends individual differences in 

religious understanding. Consequently, Jamkur provides an inclusive, 

egalitarian learning space that mitigates social friction. Ultimately, the 

community represents a practical model of Islam rahmatan lil-‘alamin 

(Islam as a blessing to all creation), demonstrating how localized 

religious institutions can maintain social harmony and peace in a 

contemporary Indonesian context. 

Kata Kunci: Jamkur, kearifan lokal, harmoni, toleransi, moderasi. 

 

PENDAHULUAN 

Kehidupan masyarakat pedesaan di Indonesia memiliki dinamika sosial yang unik, di 

mana nilai-nilai agama, tradisi lokal, dan ikatan sosial berjalan beriringan secara harmonis. 

Dalam konteks inilah, kearifan lokal (local wisdom) berperan sebagai fondasi penting bagi 

terbentuknya kohesi sosial, solidaritas, dan kedamaian antarwarga.
1

 Masyarakat pedesaan 

cenderung mengembangkan bentuk-bentuk kearifan lokal berbasis nilai keagamaan, yang 

bukan hanya berfungsi menjaga moralitas individu, tetapi juga mengikat harmoni sosial di 

tingkat komunitas. 

Salah satu wujud nyata dari kearifan lokal keagamaan tersebut dapat ditemukan di 

Dusun Krajan 1, Desa Ranubedali, Kecamatan Ranuyoso, Kabupaten Lumajang, melalui 

 
1
 Dewa Agung Gede Agung et al., “Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in Creating 

Religious Harmony in Indonesia,” Social Sciences and Humanities Open 9, no. January (2024): 100827, 

https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100827. 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   90 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

kegiatan yang dikenal dengan Jamaah Kerukunan (Jamkur). Komunitas ini beranggotakan 

sekitar 100 orang laki-laki yang mayoritas merupakan kepala keluarga, dengan latar 

belakang sosial dan pendidikan keagamaan yang beragam, mulai dari yang pernah nyantri 

hingga masyarakat Islam awam. Perbedaan latar belakang ini justru menjadi kekuatan 

sosial yang merekatkan hubungan antaranggotanya melalui semangat saling menghormati 

dan belajar bersama. 

Kegiatan Jamkur dilaksanakan setiap malam Jumat secara bergiliran (anjangsana) dari 

rumah ke rumah anggota, dengan sistem pengocokan untuk menentukan tuan rumah 

berikutnya. Format kegiatan mencakup tawasul khususiyah, istighotsah, pembacaan surah 

Yasin, tahlil, dan doa bersama, yang merupakan bentuk amaliah khas Nahdlatul Ulama 

(NU) yang telah mengakar kuat di masyarakat pedesaan Jawa Timur.
2

 Setiap bulan, 

tepatnya pada malam Jumat Legi, kegiatan ini dilengkapi dengan ta‘lim atau pengajian, 

dipimpin oleh seorang kyai atau tokoh agama setempat. Kajian tersebut biasanya 

membahas persoalan ubudiyah dan akhlak sehari-hari, dengan semangat belajar bersama 

tanpa sekat keilmuan: yang awam agar paham, yang paham semakin mantap, dan yang 

tahu mengajarkan kepada yang belum tahu. 

Selain aspek keagamaan, Jamkur juga menumbuhkan semangat kebersamaan dan 

solidaritas sosial. Setiap kegiatan disertai iuran sebesar Rp10.000 dari anggota; Rp100.000 

disisihkan untuk kas bersama, sedangkan sisanya diberikan kembali kepada anggota yang 

hadir. Model sederhana ini menjadi bentuk solidaritas ekonomi mikro yang memperkuat 

rasa memiliki antarwarga. Di akhir kegiatan, tuan rumah biasanya menyajikan hidangan 

makan bersama, menciptakan suasana egaliter dan akrab, sebagaimana pepatah “berdiri 

sama tinggi, duduk sama rendah.” Dengan demikian, Jamkur bukan hanya wadah ritual 

keagamaan, tetapi juga arena pembentukan modal sosial (social capital) berbasis gotong 

royong, silaturahmi, dan musyawarah. 

Kegiatan Jamkur bahkan telah memperoleh izin resmi dari Kementerian Agama 

sebagai kegiatan sosial-keagamaan masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya pengakuan 

formal terhadap peran Jamkur dalam memperkuat kehidupan beragama yang harmonis 

di tingkat lokal. Fenomena ini memperlihatkan bahwa masyarakat Muslim pedesaan 

mampu mengintegrasikan ajaran Islam dan nilai-nilai budaya lokal secara dinamis, tanpa 

kehilangan substansi spiritualitas maupun kebersamaan sosial.
3

 

Berbagai penelitian sebelumnya menegaskan bahwa komunitas keagamaan lokal 

memiliki peran penting dalam menjaga kohesi sosial dan mencegah polarisasi. Penelitian 

A. Samsul Ma’arif (2025) tentang “Penguatan Ketakwaan Masyarakat Ampeldento Melalui 

Amaliyah NU” menunjukkan bahwa tradisi keagamaan lokal mampu memperkuat 

spiritualitas dan solidaritas warga.
4

 Sementara itu, penelitian Bahrun Ali Murtopo dan 

Shohibul Adib (2024) tentang “Dinamika Moderasi Beragama” menemukan bahwa 

komunitas Islam moderat seperti NU menjadi benteng kultural dalam menjaga harmoni 

 
2
 A S Ma’arif, “Penguatan Ketaqwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU (Nahdlatul Ulama’),” 

2019, http://repository.uin-malang.ac.id/4301/. 

3
 Imam Toriqor Rahmansyah, “Pesantren and Community Development,” Jurnal Syntax Transformation 4, 

no. 11 (2023): 192–205, https://doi.org/10.46799/jst.v4i11.860. 

4
 Ma’arif, “Penguatan Ketaqwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU (Nahdlatul Ulama’).” 



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  91 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

sosial dan nilai kebangsaan.
5

 menunjukkan bahwa kearifan lokal berbasis keagamaan 

menjadi media efektif dalam menjembatani perbedaan pandangan keagamaan dan sosial 

di Indonesia. Demikian pula, menemukan bahwa komunitas keagamaan berbasis tradisi 

Islam moderat (seperti NU) menjadi benteng kultural dalam menjaga keseimbangan 

antara spiritualitas, kebersamaan, dan nilai-nilai kebangsaan.
6

 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam 

Nusantara terwujud dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial Jamkur, serta 

menganalisis peran komunitas ini dalam membangun kohesi dan harmoni sosial di tengah 

masyarakat yang beragam. Dengan demikian, keberadaan Jamkur di Dusun Krajan 1 

bukan sekadar kegiatan ritual keagamaan rutin, tetapi juga merupakan manifestasi nyata 

Islam Nusantara yang berwajah moderat, inklusif, dan rahmatan lil-‘alamin. Ia menjadi 

ruang belajar bersama yang setara, wadah silaturahmi, dan simbol harmoni sosial dalam 

keberagaman. Dalam konteks masyarakat yang semakin terfragmentasi oleh perbedaan 

pandangan dan informasi digital, praktik Jamkur relevan sebagai model kearifan lokal yang 

menjaga keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan budaya. 

 

KAJIAN TEORI 

1. Kearifan Lokal (Local Wisdom) 

Kearifan lokal merupakan himpunan nilai-nilai budaya, norma-norma, praktik 

tradisional, dan pengetahuan lokal yang terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat, 

yang berfungsi sebagai pemandu dalam pengambilan keputusan, cara hidup, interaksi 

sosial, dan pelestarian moral. Kearifan lokal bersifat kontekstual, dinamis, dan adaptif 

terhadap perubahan sosial serta modernitas. Dalam masyarakat yang heterogen, 

kearifan lokal membantu menjaga stabilitas sosial, toleransi antarpihak, dan identitas 

kolektif menunjukkan bahwa kearifan lokal mampu menjadi jembatan antara tradisi 

lokal dan nilai agama Islam yang moderat, sehingga memperkuat budaya toleransi 

dalam komunitas.
7

 

Dalam konteks keagamaan, kearifan lokal berfungsi sebagai medium integrasi 

antara ajaran Islam yang bersifat universal dengan praktik budaya yang bersifat 

partikular. Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, sopan santun, dan 

penghormatan kepada tokoh agama menjadi fondasi sosial yang selaras dengan prinsip 

ajaran Islam seperti ukhuwah, tawazun, dan tasamuh. Kearifan lokal yang diinternalisasi 

dalam praktik keagamaan seperti tahlilan, selamatan, dan doa bersama bukanlah 

bentuk penyimpangan, melainkan wujud inkulturasi Islam ke dalam budaya lokal yang 

memperkuat kohesi sosial dan solidaritas antar warga.
8

 

 
5
 M.Pd.I. Bahrun Ali Murtopo and M.S.I. Dr. Shohibul Adib, Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah 

Keberagaman Masyarakat Multikultural, Educacao e Sociedade, vol. 1, 2016,  

6
 Faiza Nur Khalida, “Kontribusi Nahdlatul Ulama Terhadap Pemikiran Islam Moderat di Indonesia” 09 

(2024): 326–41, https://doi.org/https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.19362. 

7
 Amanda Salma Faiqa et al., “Sinergi Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-

Betawi Untuk Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta,” Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 

10, no. 2 (2025): 301–15. 

8
 Bahrun Ali Murtopo and Dr. Shohibul Adib, Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah Keberagaman 

Masyarakat Multikultural. 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   92 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

Penelitian empiris menunjukkan bahwa di banyak wilayah pedesaan Indonesia, 

praktik kearifan lokal berperan strategis dalam menjaga harmoni sosial dan mencegah 

radikalisme berbasis agama. Hal ini disebabkan karena kearifan lokal menumbuhkan 

pola komunikasi inklusif dan rasa memiliki bersama terhadap nilai-nilai keagamaan yang 

kontekstual.
9

 Dengan demikian, kearifan lokal dapat dipahami sebagai benteng sosial 

yang menyeimbangkan antara tradisi dan modernitas, serta antara nilai keislaman dan 

budaya lokal yang telah teruji dalam menjaga integrasi sosial. 

Lebih jauh, kearifan lokal juga menjadi sumber soft power dalam membangun 

moderasi beragama. Melalui pendekatan budaya seperti ritual komunal, pembacaan 

doa, dan pendidikan moral berbasis tradisi, masyarakat dapat menyerap nilai-nilai Islam 

secara gradual dan damai.
10

  menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai kearifan lokal 

dalam pendidikan agama nonformal terbukti memperkuat pemahaman Islam yang 

wasathiyah serta mencegah munculnya eksklusivisme beragama di tingkat akar 

rumput. Dengan kata lain, kearifan lokal bukan hanya produk budaya, tetapi juga sarana 

pedagogis dan teologis yang memperhalus praktik keislaman dalam konteks sosial yang 

plural. 

2. Moderasi Beragama (Religious Moderation) 

Moderasi beragama adalah sikap seimbang, tidak ekstrem ke kiri atau ke kanan 

dalam ranah akidah, ibadah, dan muamalah, dengan ciri toleransi, keseimbangan, 

keterbukaan terhadap pluralitas, dan penghargaan terhadap nilai sosial-budaya.
11

  

Kegiatan keagamaan lokal yang inklusif—seperti pengajian bersama, ritual komunitas, 

dan dialog antaranggota—sering dianggap sebagai praktik moderasi yang nyata di 

lapangan. 

Moderasi beragama dapat dibangun melalui perwujudan nilai-nilai lokal yang 

bersinergi dengan ajaran Islam, sehingga komunitas tidak terjebak dalam ekstremisme 

tetapi tetap kuat dalam praktik keislamannya. 

Moderasi beragama tidak hanya berbentuk konsep normatif, melainkan juga 

praksis sosial yang dapat diamati dalam kehidupan masyarakat. Aktivitas keagamaan 

seperti pengajian jamaah, tahlilan, istighotsah, dan ta‘lim rutin di tingkat lokal 

merepresentasikan bentuk nyata moderasi karena mengandung unsur kebersamaan, 

penghargaan antarperbedaan, serta penguatan ukhuwah. Kegiatan semacam itu 

menciptakan ruang sosial inklusif tempat berbagai lapisan masyarakat dari santri hingga 

Muslim awam dapat belajar, berdialog, dan berpartisipasi secara setara.
12

 

Lebih lanjut, moderasi beragama menjadi jembatan antara idealitas teologi dan 

realitas sosial masyarakat majemuk. Dalam konteks rural seperti JAMKUR di 

Ranubedali, praktik doa bersama, musyawarah, dan pengajian bulanan bukan hanya 

wujud spiritualitas komunal, tetapi juga strategi sosial dalam membangun harmoni dan 

 
9
 Dan Transformasi Sosial, “Jurnal Penelitian Nusantara Dakwah Inklusif Berbasis Budaya Lokal Di 

Masyarakat Pedesaan : Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara” 1, no. 2 (2025): hlm. 688-693. 

10
 Imam Sofii, “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal Masyarakat,” Jurnal 

Ilmiah Iqra’ 16, no. 2 (2022): 134–50, http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII%0AImam. 

11
 Imam Mashuri and Afifah, “Wasathiyah (Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab Sagnofa,” 

Pengaruh Penggunaan Metode Totally Physical Responce (Tpr) Terhadap Keterampilan Berbicara Mata 

Pelajaran Bahasa Arab Mi Miftahur Rahman Benowo Surabaya 03, no. 01 (2022). 

12
 Mashuri and Afifah. 



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  93 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

mencegah polarisasi keagamaan. Hal ini sejalan dengan temuan Syaifuddin bahwa 

moderasi di akar rumput bertahan melalui budaya religius yang fleksibel, gotong 

royong, dan kepemimpinan kiai yang karismatik serta membimbing masyarakat secara 

kultural, bukan koersif.
13

 

Penelitian terkini juga menunjukkan bahwa penguatan moderasi tidak bisa 

dilepaskan dari peran kearifan lokal dan modal sosial masyarakat. Tradisi keagamaan 

berbasis komunitas menjadi benteng yang efektif terhadap infiltrasi paham intoleran 

karena menginternalisasi nilai rahmatan lil-‘alamin melalui pendekatan budaya.
14

 

Dengan demikian, moderasi beragama bukan semata proyek ideologis, melainkan hasil 

interaksi organik antara agama, budaya, dan realitas sosial masyarakat. 

3. Modal Sosial (Social Capital) 

Modal sosial mencakup jaringan sosial, norma bersama, dan kepercayaan 

(trust) di antara anggota masyarakat yang memungkinkan kerjasama dalam tindakan 

kolektif (Putnam, dikonteks kontemporer Indonesia). Dalam konteks komunitas 

keagamaan, modal sosial memfasilitasi partisipasi aktif, dukungan moral maupun 

materiil, dan keberlanjutan kegiatan bersama. Nilai kearifan lokal melekat dalam pola 

interaksi sosial dan memperkuat solidaritas komunitas.
15

 Kegiatan keagamaan yang 

melibatkan banyak pihak dan berakar pada nilai-nilai kearifan lokal dapat memperkuat 

jaringan sosial lintas komunitas, sekaligus menjadi sarana moderasi beragama yang 

efektif. Artinya, dalam kegiatan seperti Jamkur (Jamaah Kurma), nilai-nilai religius dan 

sosial bersinergi membangun harmoni sosial yang inklusif. 

Keberlanjutan dakwah Islam di tingkat akar rumput sangat dipengaruhi oleh 

kualitas modal sosial dalam komunitas.
16

  Dakwah yang berbasis jaringan sosial dan rasa 

saling percaya antara da’i dan jamaah lebih mudah diterima karena berjalan dalam 

kerangka hubungan sosial yang telah terbentuk kuat. Dengan demikian, kegiatan 

keagamaan yang berbasis pada modal sosial tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga 

fungsional dalam membangun kesejahteraan sosial. 

4. Integrasi Ritual dan Pendidikan Keagamaan 

Ritual kolektif (zikir, tahlil, doa bersama) yang digabung dengan pengajian atau 

ta‘lim menjadi ruang dialog antar tingkatan pengetahuan keagamaan. Pendidikan agama 

informal ini tidak hanya mentransmisikan ibadah, tetapi juga membantu pemahaman 

adab dan moralitas. Studi Strengthening Local Wisdom Value in Developing Religious 

Moderation di Aceh Singkil menemukan bahwa tradisi lokal dan interaksi sosial sehari-

hari (kerja sama, hormat antar sesama) menjadi media efektif dalam membangun 

moderasi agama melalui pendidikan nilai di luar konteks formal. 

 
13

 Faiqa et al., “Sinergi Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-Betawi Untuk 

Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta.” 

14
 Mashuri and Afifah, “Wasathiyah (Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab Sagnofa.” 

15
 Jolanda Woersok and Ricardo Freedom Nanuru, “Hidup Bersama Dalam Perbedaan Berbasis Kearifan 

Lokal Di Ohoidertawun Dan Relevansinya Bagi Masyarakat Kei,” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity 

(JIREH) 6, no. 2 (2024): 254–71, https://doi.org/10.37364/jireh.v6i2.335. 

16
 Etika Spiritual Islam and Masyarakat Nahdiyin, “Gerakan Koin Nu Sebagai Aktualisasi Etika Spiritual Islam 

Di Tengah Masyarakat Nahdiyin Diki Ahmad Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Dan Bisnis Syariah Nahdlatul 

Ulama Garut” 5, no. 1 (2025): 215–27. 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   94 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

Integrasi ritual dan pendidikan agama berperan strategis dalam memperkuat 

moderasi beragama. Nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), 

dan tawasuth (jalan tengah) secara implisit ditanamkan dalam kegiatan bersama, 

menciptakan pemahaman keagamaan yang inklusif tanpa menegasikan kearifan lokal.
17

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi.
18

 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami secara mendalam pola 

kehidupan keagamaan dan sosial Jamaah Kerukunan (Jamkur) di Dusun Krajan I, Desa 

Ranubedali, Kecamatan Ranuyoso, Kabupaten Lumajang. Tujuan penelitian ini adalah 

mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam Nusantara termanifestasi dalam praktik 

keagamaan dan interaksi sosial Jamkur sehingga mampu membangun kohesi dan harmoni 

di tengah keberagaman masyarakat.  

Metode etnografi dipilih karena fokusnya pada pengamatan langsung terhadap 

kehidupan sehari-hari subjek penelitian, memungkinkan peneliti memahami makna di 

balik tindakan sosial dan simbol keagamaan yang muncul dalam kegiatan rutin Jamkur 

seperti salat berjamaah, zikir bersama, dan pengajian bulanan. 

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tiga tahap: reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber dan 

teknik, yakni membandingkan hasil wawancara dengan observasi lapangan dan dokumen 

pendukung. 

Pendekatan ini relevan untuk menelaah fenomena sosial keagamaan yang hidup di 

tengah masyarakat karena memungkinkan interpretasi mendalam terhadap nilai, makna, 

dan praktik kerukunan dalam konteks budaya lokal. Penelitian sejenis dengan metode 

kualitatif lapangan telah digunakan secara efektif dalam studi keagamaan kontemporer.
19

 

PEMBAHASAN 

Temuan Lapangan 

Penelitian lapangan di Dusun Krajan I, Desa Ranubedali, memperlihatkan 

bagaimana Jamkur (Jamaah Kerukunan) tidak hanya menjadi ruang ritual keagamaan biasa, 

tetapi juga institusi sosial yang kuat dalam pembangunan solidaritas, pendidikan moral, 

dan kerukunan antarwarga. Berikut pembahasan terperinci berdasarkan temuan dan 

kaitannya dengan teori. 

1. Jaringan Sosial dan Kepercayaan Antar Anggota 

JAMKUR memperlihatkan jaringan sosial yang aktif dan lintas strata: kepala 

keluarga, mantan santri, yang awam Islam. Setiap malam Jumat, anggota saling bertukar 

kunjungan (anjangsana), tuan rumah bergiliran, yang memperkuat relasi personal dan 

kepercayaan. Ustadz Ali, pengurus Jamkur, mengatakan: 

“Saya rasa kepercayaan muncul ketika kita datang ke rumah siapa pun, tidak 

memandang status, semua diterima, doa bersama pun sama kuatnya.”
20

 

 
17

 Sofii, “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal Masyarakat.” 

18
 Sofii. 

19
 Sofii. 

20
 Ali Bahrudin, Wwawancara, 13 Oktober 2025 



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  95 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

Kepercayaan ini dianggap sebagai modal sosial inti: ketika seseorang percaya 

bahwa anggota lain akan menghormati mereka, membantu jika diperlukan, dan 

memelihara komitmen iuran atau penyelenggaraan acara. Hal ini sesuai dengan 

literatur modal sosial, yang menyebut bahwa trust adalah faktor penting dalam 

solidaritas kolektif dan keberlanjutan komunitas.
21

 

2. Norma Bersama, Solidaritas, dan Gotong Royong 

Norma-norma yang berkembang di Jamaah Kerukunan mencakup: kehadiran 

rutin, kepedulian jika ada anggota yang membutuhkan, menghormati tuan rumah, dan 

mematuhi sistem iuran kecil yang telah disepakati. Bu Sumi, peserta yang awam, 

menyebut: 

“Walau saya kadang lelah setelah bekerja, lebih berat kalau tidak ikut, karena 

merasa ada tanggungjawab sosial—saling menopang kehadiran bapak-bapak lain.”
22

  

Solidaritas muncul juga dalam kesiapan anggota untuk membantu tuan rumah 

menyiapkan tempat atau makanan, atau membantu tetangga kalau ada keperluan 

mendesak. Normatif ini memperkuat kesadaran kolektif bahwa JAMKUR bukan 

sekadar kumpulan individu, tetapi komunitas yang saling bergantung. 

3. Pendidikan Moral dan Spiritual Melalui Ritual dan Pengajian 

Setiap malam Jumat Legi, Jamkur menambahkan pengajian dengan materi 

ubudiyah, adab, akhlak, hubungan dengan tetangga, etika dalam ibadah. Bapak Nirman, 

yang pernah mondok, berkata: 

“Materinya bukan hanya bacaan; kyai menjelaskan mengapa kita berdoa seperti 

itu, kenapa adabnya begitu, supaya kita paham makna, bukan sekedar ikut-ikutan.”
23

 

Pengetahuan yang disampaikan tidak eksklusif; anggota awam bertanya, yang 

lebih tahu berbagi. Hal ini mencerminkan teori pendidikan agama informal yang 

menjembatani jurang pemahaman, memperkuat internalisasi nilai moral dan spiritual. 

Literatur terkini menyebutkan bahwa integrasi ritual dan pendidikan informal 

memungkinkan pemahaman agama yang lebih mendalam dan adaptif.
24

 

4. Keberlanjutan Kegiatan dan Legitimasi Formal 

Kegiatan Jamkur telah berjalan bertahun-tahun, bukan musiman. Legitimasi 

formal dari Kementerian Agama memberikan pengakuan dan perlindungan terhadap 

praktek kegiatan sosial keagamaan ini, sehingga meminimalkan hambatan administratif 

atau tekanan eksternal. Bapak Ahmad menyebutkan: 

 
21

 Agus Sulthoni Imami, “Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna Menciptakan Hidup 

Damai Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo,” Journal of Contemporary Islamic Education (Journal 

CIE), 2022, 1–13, 

https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/view/4469%0Ahttps://journal.iaimnumetr

olampung.ac.id/index.php/cie/article/download/4469/1562. 

22
 Nirman Syah, Wawancara, 13 Oktober 2025 

23
 Nirman Syah, Wawancara, 13 Oktober 2025 

24
 Posman Rambe, Sabaruddin, and Maryam, “Model Moderasi Beragama Berbasis Pesantren Salaf: Studi 

Kasus Pada Madrasah Salafiyyah,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 7, no. 1 (2022): 157–68, 

https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(1).9599. 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   96 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

“Kalau ada izin resmi, kami lebih tenang; tetangga atau aparat desa makin 

menerima, tidak ada kecurigaan. Kegiatan bisa berjalan terus.”
25

 Keberlanjutan ini 

didukung oleh modal sosial yang kuat (kepercayaan, norma, solidaritas), dan integrasi 

nilai-nilai lokal yang diterima semua anggota.  

ANALISIS HASIL 

1. Modal Sosial sebagai Mekanisme Operasional JAMKUR 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa Jamaah Jumat Kur’an (JAMKUR) 

berfungsi sebagai wadah yang merepresentasikan kekuatan modal sosial (social capital) 

yang hidup dan dinamis di tengah masyarakat pedesaan. Dalam konteks ini, JAMKUR 

bukan hanya sekadar kelompok pengajian rutin, melainkan juga menjadi mekanisme 

operasional sosial-keagamaan yang memperkuat solidaritas, partisipasi, dan kohesi 

sosial. Berdasarkan pengamatan dan wawancara dengan beberapa anggota inti 

JAMKUR, seperti Pak Ahmad,Pak Suyono (kepala keluarga sekaligus tokoh dusun), dan 

Pak Mustofa (ketua kelompok), dapat disimpulkan bahwa keberhasilan JAMKUR 

bertumpu pada kekuatan jaringan sosial (network), norma-norma bersama (shared 

norms), dan kepercayaan (trust) yang telah terbangun melalui interaksi jangka panjang. 

Dalam perspektif teori Putnam (1993), modal sosial memiliki tiga bentuk 

utama: bonding, bridging, dan linking social capital. Ketiganya tampak beroperasi 

secara sinergis di dalam JAMKUR. Pertama, bentuk bonding muncul dari relasi 

antaranggota yang homogen, terutama antara para bapak-bapak dan kepala keluarga 

yang memiliki kesamaan pengalaman spiritual dan sosial. Pertemuan rutin setiap Jumat 

bukan sekadar forum dzikir dan tadarus, melainkan juga media memperkuat rasa saling 

percaya (trust) dan solidaritas. Seperti disampaikan oleh Pak Ahmad, “Kalau ada 

anggota sakit, tidak perlu diminta, yang lain langsung datang bantu.” Pernyataan ini 

menunjukkan terbentuknya trust interpersonal yang menjadi fondasi utama bagi 

keberlanjutan komunitas keagamaan. 

Kedua, bentuk bridging social capital terlihat dalam interaksi lintas latar 

belakang sosial antara anggota yang memiliki basis pendidikan pesantren dan mereka 

yang awam. Proses ini menghasilkan pertukaran nilai dan pengetahuan agama secara 

alami. Misalnya, Pak Mustofa yang berlatar belakang santri sering diminta memberi 

penjelasan keagamaan saat pengajian, sementara anggota lain berkontribusi dalam 

bentuk dukungan logistik atau finansial. Pola ini menghapus hierarki pengetahuan yang 

kaku dan menciptakan ruang pendidikan agama yang bersifat partisipatif serta dialogis. 

Temuan ini sejalan dengan hasil penelitian Rohmah (2022) yang menunjukkan bahwa 

keberhasilan komunitas keagamaan lokal bergantung pada kemampuan membangun 

jembatan sosial yang menghubungkan berbagai lapisan masyarakat.
26

 

Ketiga, bentuk linking social capital terlihat dari adanya pengakuan formal 

JAMKUR oleh Kementerian Agama, yang memberikan legitimasi kelembagaan dan 

memperkuat posisi sosialnya di tingkat desa. Pengakuan tersebut membuka peluang 

kolaborasi dengan lembaga eksternal seperti penyuluh agama, kantor desa, dan 

 
25

 Ahmad, Wawancara, 13 Oktober 2025 

26
 Rohmah, S. (2022). “Community-Based Religious Education and Social Cohesion in Rural Java.” Journal 

of Islamic Social Studies, 9(2), 145–163. https://doi.org/10.24235/jiss.v9i2.5621 



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  97 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

organisasi kemasyarakatan lain. Dengan demikian, JAMKUR tidak hanya berfungsi pada 

tataran spiritual, tetapi juga memiliki kapasitas institusional dalam mendukung program 

keagamaan pemerintah di akar rumput. 

Secara sosiologis, pola ini menunjukkan bahwa modal sosial di JAMKUR 

berperan sebagai mekanisme operasional kolektif yang mampu menjaga keberlanjutan 

kegiatan keagamaan dan memperkuat struktur sosial komunitas. Coleman (1990) 

menegaskan bahwa modal sosial bukan sekadar jaringan, tetapi juga sumber daya sosial 

yang dapat dimanfaatkan untuk mencapai tujuan Bersama.
27

 Dalam praktik JAMKUR, 

norma partisipasi rutin, iuran anggota, dan kegiatan gotong royong menjadi instrumen 

konkret dari modal sosial tersebut. 

Lebih jauh, analisis ini juga memperlihatkan bahwa kekuatan modal sosial 

JAMKUR tidak lepas dari konteks budaya lokal. Tradisi sambatan (tolong-menolong) 

dan anjangsana yang masih lestari menjadi landasan moral bagi terbentuknya 

solidaritas. Sebagaimana dikemukakan oleh Handayani (2024) dalam studi tentang 

Integrasi Modal Sosial Bermuatan Nilai Kearifan Lokal, pola interaksi berbasis nilai 

tradisional memperkuat solidaritas horizontal dan memperkuat komitmen keagamaan 

di tingkat komunitas.28
 

Selain itu, hasil wawancara menunjukkan bahwa modal sosial JAMKUR juga 

menjadi sumber daya penting dalam mengelola konflik kecil dan perbedaan pandangan 

keagamaan. Misalnya, ketika terjadi perbedaan dalam pembacaan tahlil, para anggota 

tidak menjadikannya perdebatan, melainkan memaknai sebagai kekayaan tradisi Islam 

lokal. Hal ini menunjukkan adanya kearifan sosial (social wisdom) yang mengedepankan 

harmoni dibandingkan klaim kebenaran tunggal. Konsep ini sejalan dengan teori 

Religious Social Capital yang dikemukakan oleh Smidt (2020), bahwa jaringan 

keagamaan dapat berperan sebagai perekat sosial sekaligus wahana internalisasi nilai 

toleransi dan moderasi.29
 

Dengan demikian, JAMKUR merepresentasikan model komunitas keagamaan 

yang mampu memadukan modal sosial dan nilai-nilai Islam tradisional secara adaptif. 

Kekuatan utamanya bukan pada struktur formalnya, melainkan pada jaringan 

kepercayaan, norma partisipasi, dan kesadaran moral bersama yang menggerakkan 

anggotanya. Dalam konteks masyarakat pedesaan, struktur seperti ini menjadi benteng 

penting dalam menjaga kontinuitas praktik keagamaan dan stabilitas sosial yang berakar 

pada nilai kearifan lokal.Dari perspektif fungsi, modal sosial JAMKUR memfasilitasi (a) 

koordinasi teknis kegiatan (jadwal, giliran tuan rumah), (b) redistribusi sumber daya 

(iuran dan kas), dan (c) legitimasi moral (pemeliharaan norma dan adab). Literatur 

empiris terkini mendukung peran modal sosial sebagai penentu keberlanjutan program 

komunitas dan efektivitas pemberdayaan lokal.
30

 JAMKUR memperlihatkan bagaimana 

 
27

 Coleman, J. S. (1990). Foundations of Social Theory. Harvard University Press. 

28
 Jurnal Kajian et al., “AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan” 16, no. 2 (2024): 226–35, 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i1.3330. 

29
 Tisa Valentina and Syarif Abdul Aziz, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Kegiatan Sadranan 

Di Desa Jubelan,” Hikamatzu Journal Of Multidsiplin 1, no. 1 (2024): 48–58. 

30
 Imami, A. S. (2024). Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna Menciptakan Hidup Damai 

Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo. Jurnal CIE, 4(1). DOI: 10.25217/jcie.v4i1.4469. 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   98 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

modal sosial tidak hanya “mempermudah kerja sama” tetapi juga menjadi wahana 

pendidikan nilai, modal sosial dan pedagogi komunitas saling memperkuat. 

2. Kearifan Lokal sebagai Kerangka Normatif dan Praktis 

Kearifan lokal di JAMKUR tampak dalam aturan tak tertulis: giliran tuan 

rumah, pembagian tugas, adab makan bersama, dan kebiasaan iuran. Nilai-nilai ini 

bukan sekadar simbol budaya; mereka membentuk regulasi sosial mikro yang 

mengarahkan perilaku kolektif. 

- Fungsi adaptif: kearifan lokal di JAMKUR memungkinkan inkulturasi praktik 

Islam—ritual (tawasul, istighotsah, yasin-tahlil) dipraktikkan dengan nuansa lokal 

yang relevan dengan kebutuhan sosial setempat (penguatan ukhuwah, peringatan 

sosial). 

- Fungsi mediasi: kearifan lokal bertindak sebagai mediator antara dogma teologis 

dan praktik warga yang heterogen—menciptakan ruang kompromi yang 

mengakomodasi variasi pengetahuan keagamaan. 

- Fungsi legitimasi: tradisi bergiliran dan egalitarian menegaskan norma kesetaraan, 

sehingga legitimasi praktik keagamaan muncul dari konsensus komunitas bukan 

dari institusi eksternal semata. 

Teori kearifan lokal menyatakan bahwa nilai-nilai semacam ini memodulasi 

konflik potensial dan menumbuhkan resilien sosial temuan JAMKUR konsisten dengan 

studi yang menunjukkan kearifan lokal sebagai buffer terhadap ekstremisme.
31

 

3. Integrasi Ritual dan Pendidikan 

Analisis mendalam menunjukkan bahwa penggabungan ritual (zikir, tahlil) dan 

ta‘lim (pengajian malam Jumat Legi) menciptakan bentuk pendidikan yang embodied—

nilai dan pemahaman ditransmisikan melalui praktik, teladan, dialog, dan kebiasaan. 

a. Pedagogi praksis: pengajian bukan hanya instruksi kognitif; ia disertai demonstrasi 

ritual, pembacaan bersama, dan koreksi langsung—mendukung pembelajaran 

otentik yang melekat pada konteks. 

b. Pembelajaran kolaboratif: anggota awam berhak bertanya; yang berpengetahuan 

menjelaskan—menciptakan kultur pembelajaran partisipatif yang menumbuhkan 

kemampuan reflektif, bukan sekadar hafalan. 

c. Internalisasi nilai: melalui habituasi (mengulang ritual, keterlibatan fisik seperti 

menyiapkan tempat dan makanan), norma moral dan adab menjadi bagian dari 

identitas keseharian. 

Penelitian yang menelaah efektivitas pendidikan agama nonformal 

menemukan bahwa model ini lebih efektif dalam mentransmisikan nilai moderat dan 

mengurangi fanatisme karena berbasis relasi dan praktik nyata. 

4. Moderasi Beragama: Negosiasi Nilai dan Praktik 

Moderasi di JAMKUR terbentuk melalui proses negosiasi terus-menerus 

antara norma agama, kebiasaan lokal, dan kebutuhan sosial. Empirisnya: kegiatan 

 
31

 Firda Zakiyatur Rofi’ah Suttrisno, “Integrasi Nilai-Nilai Kearifan Lokal Guna Mengoptimalkan Projek 

Penguatan Pelajar Pancasila Madrasah Ibtidaiyah Di Bojonegoro” 12, no. 1 (2021): 167–86. 



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  99 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

bersifat inklusif, tak memaksakan tafsir tertentu, dan menjadikan kyai/tokoh agama 

sebagai fasilitator yang menengahi perbedaan. 

a. Negosiasi interpretatif: kyai lebih sering memberi penekanan pada akhlak dan 

konteks praktik, bukan perdebatan teologis; hal ini menurunkan potensi sikap 

eksklusif. 

b. Praktik toleransi: kebiasaan menerima anggota beragam latar belakang mengurangi 

stigma status agama/pendidikan. 

c. Preventif terhadap ekstremisme: kombinasi modal sosial, kearifan lokal, dan 

pendidikan praksis membentuk jaringan perlindungan terhadap narasi radikal—

anggota yang menerima bimbingan di komunitas kecil cenderung lebih resilien 

terhadap propaganda eksternal. 

Secara teoretis, ini menunjukan bahwa moderasi bukan semata sikap 

individual, tetapi produk institusi sosial yang efektif—yang menggabungkan modal 

sosial dan kearifan lokal dengan praktik pendidikan kontekstual. 

5. Mekanisme Sosial yang Menghasilkan Konsensus dan Kepatuhan 

Analisis mekanisme menunjukkan beberapa proses sentral yang mengubah 

interaksi sehari-hari menjadi norma kolektif: 

a. Ritualisasi sebagai Penguat Norma, repetisi ritual memperkuat norma. 

b. Reciprocity (timbal balik), iuran dan penyajian makanan menciptakan kewajiban 

timbal balik yang mengikat sosial. 

c. Public Accountability, pertemuan bergiliran dan catatan kas membuat partisipasi 

dapat diawasi secara sosial, meningkatkan kepatuhan. 

d. Peer Teaching, transfer ilmu antar anggota menurunkan hambatan epistemik 

(pengetahuan) dan meningkatkan kapasitas internal. 

Mekanisme-mekanisme ini bekerja secara berlapis: ritual/ta‘lim membentuk 

disposisi, modal sosial menyediakan jaringan pendukung, dan kearifan lokal memberi 

saluran normatif agar kepatuhan bersifat sukarela bukan koersif. 

6. Kepemimpinan Lokal: Peran Tokoh sebagai Broker Kultur dan Agama 

Tokoh agama di JAMKUR berfungsi sebagai cultural broker: menerjemahkan 

teks agama ke praktik lokal, menengahi konflik, dan memastikan ta‘lim relevan. 

Kepemimpinan yang bersifat transformasional (memotivasi, memberi teladan) lebih 

efektif daripada kepemimpinan otoriter dalam konteks komunitas hibrida seperti 

JAMKUR. 

a. Fungsi legitimasi: kyai memberi otoritas moral pada praktik yang diadopsi. 

b. Fungsi pedagogis: kyai menyederhanakan konsep teologis agar dapat diterapkan 

sehari-hari. 

c. Fungsi integratif: kyai menyeimbangkan kepentingan berbagai kelompok internal. 

Ketiadaan atau perubahan gaya kepemimpinan dapat berdampak signifikan 

pada arah moderasi komunitas—temuan ini sejalan dengan kajian tentang peran 

pemuka lokal dalam penguatan moderasi di akar rumput. 

7. Ekonomi Simbolik: Iuran, Kas, dan Ekonomi Solidaritas 

Praktik iuran (Rp10.000) dan pengelolaan kas memperlihatkan ekonomi 

solidaritas mikro yang penting. Uang bukan tujuan; ia menjadi simbol komitmen 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   100 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

kolektif dan sumber daya untuk kontinuitas kegiatan. Ekonomi ini mengurangi 

kerentanan kegiatan terhadap fluktuasi sumber daya eksternal. 

a. Redistribusi lokal berfungsi mengurangi beban tuan rumah dan memperkuat 

kewajiban solidaritas. 

b. Transparansi kas memperkuat trust dan mencegah konflik internal terkait dana. 

Secara sosiologis, ekonomi simbolik ini membangun moral economy di 

komunitas: tindakan ekonomi dikendalikan oleh norma sosial yang menekan akumulasi 

pribadi demi kesejahteraan kolektif. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil pengamatan lapangan, wawancara mendalam, dan analisis teoritis 

terhadap praktik keagamaan di lingkungan Jamaah Kerukunan (JAMKUR), dapat 

disimpulkan bahwa komunitas ini berfungsi sebagai model konkret penerapan modal 

sosial berbasis nilai keagamaan dan kearifan lokal. JAMKUR tidak sekadar menjadi forum 

ritual, tetapi juga menjadi ruang sosial yang memperkuat solidaritas, memperluas jejaring 

antarindividu, serta menumbuhkan kepercayaan dan norma kolektif yang menjaga kohesi 

sosial masyarakat pedesaan. Pertama, modal sosial berbasis bonding dalam JAMKUR 

membentuk kelekatan emosional yang tinggi antaranggota. Pertemuan rutin, kegiatan 

gotong royong, dan mekanisme saling bantu menunjukkan adanya kepercayaan timbal 

balik (reciprocal trust) yang menjadi sumber stabilitas sosial komunitas. Kedua, modal 

sosial berbasis bridging memungkinkan terjadinya pertukaran pengetahuan keagamaan 

antara mantan santri dan warga awam. Proses ini memperluas akses pembelajaran agama 

secara nonformal dan menumbuhkan toleransi dalam perbedaan pemahaman keagamaan. 

Dengan demikian, JAMKUR menjadi contoh nyata bagaimana teori modal sosial 

Putnam dan Coleman beroperasi dalam konteks lokal keagamaan di Indonesia. Kekuatan 

JAMKUR tidak bertumpu pada struktur birokratis, melainkan pada modal simbolik dan 

moral yang tumbuh dari kepercayaan, kebersamaan, serta nilai-nilai Islam yang 

diinternalisasi melalui tradisi dan interaksi sosial sehari-hari. Lebih jauh, keberadaan 

JAMKUR menunjukkan bahwa pembangunan sosial berbasis agama tidak selalu 

membutuhkan intervensi struktural besar, tetapi cukup melalui penguatan jaringan sosial, 

nilai kearifan lokal, dan legitimasi moral di tingkat komunitas. Dengan demikian, JAMKUR 

dapat menjadi model replikasi bagi penguatan kelembagaan keagamaan berbasis 

masyarakat dalam rangka memperkuat moderasi beragama dan ketahanan sosial di era 

modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agung, D. A. G. (2024). Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in 

Multicultural Society. Journal of Social Sciences and HumanitiesBahrun Ali Murtopo, 

M.Pd.I., and M.S.I. Dr. Shohibul Adib. Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah 

Keberagaman Masyarakat Multikultural. Educacao e Sociedade. Vol. 1, 2016. 

http://www.biblioteca.pucminas.br/teses/Educacao_PereiraAS_1.pdf%0Ahttp://w

ww.anpocs.org.br/portal/publicacoes/rbcs_00_11/rbcs11_01.htm%0Ahttp://reposi

torio.ipea.gov.br/bitstream/11058/7845/1/td_2306.pdf%0Ahttps://direitoufma201



 
 
 
 
 

 
 
 

Halaman  101 

23-24 Oktober 2025 

Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

Peran Jamaah Kerukunan  sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan  

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

0.files.wordpress.com/2010/. 

Faiqa, Amanda Salma, Arya Baihaqi, Jibran Hilmyansyah, and Windri Novianti. “Sinergi 

Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-Betawi Untuk 

Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta.” Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Dasar 10, no. 2 (2025): 301–15. 

Faiza Nur Khalida. “KONTRIBUSI NAHDLATUL ULAMA TERHADAP PEMIKIRAN 

ISLAM MODERAT DI INDONESIA” 09 (2024): 326–41. 

https://doi.org/https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.19362. 

Gede Agung, Dewa Agung, Ahmad Munjin Nasih, Sumarmi, Idris, and Bayu Kurniawan. 

“Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in Creating Religious 

Harmony in Indonesia.” Social Sciences and Humanities Open 9, no. January (2024): 

100827. https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100827. 

Imami, Agus Sulthoni. “Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna 

Menciptakan Hidup Damai Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo.” Journal of 

Contemporary Islamic Education (Journal CIE), 2022, 1–13. 

https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/view/4469%0Ahttp

s://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/download/4469/1562. 

Islam, Etika Spiritual, and Masyarakat Nahdiyin. “GERAKAN KOIN NU SEBAGAI 

AKTUALISASI ETIKA SPIRITUAL ISLAM DI TENGAH MASYARAKAT NAHDIYIN 

Diki Ahmad Sekolah Tinggi Ilmu Ekonomi Dan Bisnis Syariah Nahdlatul Ulama 

Garut” 5, no. 1 (2025): 215–27. 

Kajian, Jurnal, Islam Dan, Proses Inkulturasi Agama, Budaya Lokal, Indonesia Irwan 

Supriadin, Musafir Pababari, Submission Track, et al. “AL-QALAM : Jurnal Kajian 

Islam Dan Pendidikan” 16, no. 2 (2024): 226–35. https://doi.org/10.47435/al-

qalam.v16i1.3330. 

Ma’arif, A S. “Penguatan Ketaqwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU 

(Nahdlatul Ulama’),” 2019. http://repository.uin-malang.ac.id/4301/. 

Mashuri, Imam, and Afifah. “WASATHIYAH (MODERASI BERAGAMA) DALAM 

PERSPEKTIF QURAISH SHIHAB Sagnofa.” Pengaruh Penggunaan Metode Totally 

Physical Responce (Tpr) Terhadap Keterampilan Berbicara Mata Pelajaran Bahasa 

Arab Mi Miftahur Rahman Benowo Surabaya 03, no. 01 (2022). 

Rahmansyah, Imam Toriqor. “Pesantren and Community Development.” Jurnal Syntax 

Transformation 4, no. 11 (2023): 192–205. https://doi.org/10.46799/jst.v4i11.860. 

Rambe, Posman, Sabaruddin, and Maryam. “Model Moderasi Beragama Berbasis 

Pesantren Salaf: Studi Kasus Pada Madrasah Salafiyyah.” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Al-Thariqah 7, no. 1 (2022): 157–68. https://doi.org/10.25299/al-

thariqah.2022.vol7(1).9599. 

Sofii, Imam. “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal 

Masyarakat.” Jurnal Ilmiah Iqra’ 16, no. 2 (2022): 134–50. http://journal.iain-

manado.ac.id/index.php/JII%0AImam. 

Sosial, Dan Transformasi. “Jurnal Penelitian Nusantara Dakwah Inklusif Berbasis Budaya 

Lokal Di Masyarakat Pedesaan : Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara” 1, no. 2 



 
 
 
 
 

 
 
 

“From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love  

and Tolerance in Islamic Scholarship” 

Halaman   102 

23-24 Oktober 2025 

 Hotel Santika Premiere Gubeng 

Jl. Raya Gubeng No.54, Surabaya, 

 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Jl. A. Yani 117 Surabaya 

M. Nur Khotibul Umam – Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

(2025): hlm. 688-693. 

Suttrisno, Firda Zakiyatur Rofi’ah. “INTEGRASI NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL GUNA 

MENGOPTIMALKAN PROJEK PENGUATAN PELAJAR PANCASILA MADRASAH 

IBTIDAIYAH DI BOJONEGORO” 12, no. 1 (2021): 167–86. 

Valentina, Tisa, and Syarif Abdul Aziz. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui 

Kegiatan Sadranan Di Desa Jubelan.” Hikamatzu Journal Of Multidsiplin 1, no. 1 

(2024): 48–58. 

Woersok, Jolanda, and Ricardo Freedom Nanuru. “Hidup Bersama Dalam Perbedaan 

Berbasis Kearifan Lokal Di Ohoidertawun Dan Relevansinya Bagi Masyarakat Kei.” 

Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 6, no. 2 (2024): 254–71. 

https://doi.org/10.37364/jireh.v6i2.335. 

 

Sumber Wawancara Lapangan 

Bahrudin, A. (2025, 13 Oktober). Wawancara langsung. 

Syah, N. (2025, 13 Oktober). Wawancara langsung. 

Ahmad. (2025, 13 Oktober). Wawancara langsung. 


