Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan

M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

PERAN JAMAAH KERUKUNAN SEBAGAI KEARIFAN LOKAL DALAM
MASYARAKAT MUSLIM PEDESAAN

M. Nur Khotibul Umam
Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang
mn.khotibulumam@gmail.com

Abstract: 7his study examines the phenomenon of famaah Kerukunan
(Jamkur), a local religious community in Ranubedali Village, Lumajang,
Indonesia, comprising members with diverse educational and reljgious
backgrounds. The research aims to analyze how this community fosters
social and reljgious cohesion through structured weekly activities,
including congregational prayers, collective dhikr, and monthly thematic
sermons. Adopting an ethnographic approach, the study utilizes
participant observation, in-depth interviews, and documentation to
capture the symbolic meanings behind these communal practices. The
findings reveal that Jamkur serves as an embodiment of local wisdom
that effectively promotes solidarity, compassion, and tolerance within a
pluralistic rural Muslim society. By implementing a rotating meeting
system and voluntary contributions, the community establishes a
symbolic commitment to unity that transcends individual differences in
reljgious understanding. Consequently, Jamkur provides an inclusive,
egalitarian learning space that mitjgates social friction. Ultimately, the
community represents a practical model of Islam rahmatan /il- alamin
(Islam as a blessing to all creation), demonstrating how localized
religious institutions can maintain social harmony and peace in a
contemporary Indonesian context.

Kata Kunci: Jamkur, kearifan lokal, harmoni, toleransi, moderasi.

PENDAHULUAN

Kehidupan masyarakat pedesaan di Indonesia memiliki dinamika sosial yang unik, di
mana nilai-nilai agama, tradisi lokal, dan ikatan sosial berjalan beriringan secara harmonis.
Dalam konteks inilah, kearifan lokal (local wisdom) berperan sebagai fondasi penting bagi
terbentuknya kohesi sosial, solidaritas, dan kedamaian antarwarga.' Masyarakat pedesaan
cenderung mengembangkan bentuk-bentuk kearifan lokal berbasis nilai keagamaan, yang
bukan hanya berfungsi menjaga moralitas individu, tetapi juga mengikat harmoni sosial di
tingkat komunitas.

Salah satu wujud nyata dari kearifan lokal keagamaan tersebut dapat ditemukan di
Dusun Krajan |, Desa Ranubedali, Kecamatan Ranuyoso, Kabupaten Lumajang, melalui

' Dewa Agung Gede Agung et al., “Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in Creating
Religious Harmony in Indonesia,” Socia/ Sciences and Humanities Open 9, no. January (2024): 100827,
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100827.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 89




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

kegiatan yang dikenal dengan Jamaah Kerukunan (Jamkur). Komunitas ini beranggotakan
sekitar 100 orang laki-laki yang mayoritas merupakan kepala keluarga, dengan latar
belakang sosial dan pendidikan keagamaan yang beragam, mulai dari yang pernah nyantri
hingga masyarakat Islam awam. Perbedaan latar belakang ini justru menjadi kekuatan
sosial yang merekatkan hubungan antaranggotanya melalui semangat saling menghormati
dan belajar bersama.

Kegiatan Jamkur dilaksanakan setiap malam Jumat secara bergiliran (anjangsana) dari
rumah ke rumah anggota, dengan sistem pengocokan untuk menentukan tuan rumah
berikutnya. Format kegiatan mencakup tawasul khususiyah, istighotsah, pembacaan surah
Yasin, tahlil, dan doa bersama, yang merupakan bentuk amaliah khas Nahdlatul Ulama
(NU) yang telah mengakar kuat di masyarakat pedesaan Jawa Timur.? Setiap bulan,
tepatnya pada malam Jumat Legi, kegiatan ini dilengkapi dengan ta‘lim atau pengajian,
dipimpin oleh seorang kyai atau tokoh agama setempat. Kajian tersebut biasanya
membahas persoalan ubudiyah dan akhlak sehari-hari, dengan semangat belajar bersama
tanpa sekat keilmuan: yang awam agar paham, yang paham semakin mantap, dan yang
tahu mengajarkan kepada yang belum tahu.

Selain aspek keagamaan, Jamkur juga menumbuhkan semangat kebersamaan dan
solidaritas sosial. Setiap kegiatan disertai iuran sebesar Rp10.000 dari anggota; Rp100.000
disisihkan untuk kas bersama, sedangkan sisanya diberikan kembali kepada anggota yang
hadir. Model sederhana ini menjadi bentuk solidaritas ekonomi mikro yang memperkuat
rasa memiliki antarwarga. Di akhir kegiatan, tuan rumah biasanya menyajikan hidangan
makan bersama, menciptakan suasana egaliter dan akrab, sebagaimana pepatah “berdiri
sama tinggi, duduk sama rendah.” Dengan demikian, Jamkur bukan hanya wadah ritual
keagamaan, tetapi juga arena pembentukan modal sosial (social capital) berbasis gotong
royong, silaturahmi, dan musyawarah.

Kegiatan Jamkur bahkan telah memperoleh izin resmi dari Kementerian Agama
sebagai kegiatan sosial-keagamaan masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya pengakuan
formal terhadap peran Jamkur dalam memperkuat kehidupan beragama yang harmonis
di tingkat lokal. Fenomena ini memperlihatkan bahwa masyarakat Muslim pedesaan
mampu mengintegrasikan ajaran Islam dan nilai-nilai budaya lokal secara dinamis, tanpa
kehilangan substansi spiritualitas maupun kebersamaan sosial.?

Berbagai penelitian sebelumnya menegaskan bahwa komunitas keagamaan lokal
memiliki peran penting dalam menjaga kohesi sosial dan mencegah polarisasi. Penelitian
A. Samsul M2’arif (2025) tentang “Penguatan Ketakwaan Masyarakat Ampeldento Melalui
Amaliyah NU” menunjukkan bahwa tradisi keagamaan lokal mampu memperkuat
spiritualitas dan solidaritas warga.* Sementara itu, penelitian Bahrun Ali Murtopo dan
Shohibul Adib (2024) tentang “Dinamika Moderasi Beragama” menemukan bahwa
komunitas Islam moderat seperti NU menjadi benteng kultural dalam menjaga harmoni

2 A S Ma’arif, “Penguatan Ketagwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU (Nahdlatul Ulama’),”
2019, http://repository.uin-malang.ac.id/4301/.

3 Imam Torigor Rahmansyah, “Pesantren and Community Development,” Jurnal Syntax Transformation 4,
no. |1 (2023): 192-205, https://doi.org/10.46799/jst.v4il | .860.

* Ma'arif, “Penguatan Ketaqwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU (Nahdlatul Ulama’).”

23-24 Oktober 2025

Halaman 90 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoMs
th
Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan @

M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang for Pﬁ'ﬂiﬁ%ggﬁg%g&g

sosial dan nilai kebangsaan.” menunjukkan bahwa kearifan lokal berbasis keagamaan
menjadi media efektif dalam menjembatani perbedaan pandangan keagamaan dan sosial
di Indonesia. Demikian pula, menemukan bahwa komunitas keagamaan berbasis tradisi
Islam moderat (seperti NU) menjadi benteng kultural dalam menjaga keseimbangan
antara spiritualitas, kebersamaan, dan nilai-nilai kebangsaan.®

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam
Nusantara terwujud dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial Jamkur, serta
menganalisis peran komunitas ini dalam membangun kohesi dan harmoni sosial di tengah
masyarakat yang beragam. Dengan demikian, keberadaan Jamkur di Dusun Krajan |
bukan sekadar kegiatan ritual keagamaan rutin, tetapi juga merupakan manifestasi nyata
Islam Nusantara yang berwajah moderat, inklusif, dan rahmatan lil-‘alamin. la menjadi
ruang belajar bersama yang setara, wadah silaturahmi, dan simbol harmoni sosial dalam
keberagaman. Dalam konteks masyarakat yang semakin terfragmentasi oleh perbedaan
pandangan dan informasi digital, praktik Jamkur relevan sebagai model kearifan lokal yang
menjaga keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan budaya.

KAJIAN TEORI

|. Kearifan Lokal (Local Wisdom)

Kearifan lokal merupakan himpunan nilai-nilai budaya, norma-norma, praktik
tradisional, dan pengetahuan lokal yang terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat,
yang berfungsi sebagai pemandu dalam pengambilan keputusan, cara hidup, interaksi
sosial, dan pelestarian moral. Kearifan lokal bersifat kontekstual, dinamis, dan adaptif
terhadap perubahan sosial serta modernitas. Dalam masyarakat yang heterogen,
kearifan lokal membantu menjaga stabilitas sosial, toleransi antarpihak, dan identitas
kolektif menunjukkan bahwa kearifan lokal mampu menjadi jembatan antara tradisi
lokal dan nilai agama Islam yang moderat, sehingga memperkuat budaya toleransi
dalam komunitas.’

Dalam konteks keagamaan, kearifan lokal berfungsi sebagai medium integrasi
antara ajaran Islam yang bersifat universal dengan praktik budaya yang bersifat
partikular. Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, sopan santun, dan
penghormatan kepada tokoh agama menjadi fondasi sosial yang selaras dengan prinsip
ajaran Islam seperti ukhuwah, tawazun, dan tasamuh. Kearifan lokal yang diinternalisasi
dalam praktik keagamaan seperti tahlilan, selamatan, dan doa bersama bukanlah
bentuk penyimpangan, melainkan wujud inkulturasi Islam ke dalam budaya lokal yang
memperkuat kohesi sosial dan solidaritas antar warga.?

> M.Pd.Il. Bahrun Ali Murtopo and M.S.I. Dr. Shohibul Adib, Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah
Keberagaman Masyarakat Multikultural, Educacao e Sociedade, vol. |, 2016,

¢ Faiza Nur Khalida, “Kontribusi Nahdlatul Ulama Terhadap Pemikiran Islam Moderat di Indonesia” 09
(2024): 32641, https://doi.org/https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.19362.

7 Amanda Salma Faiqa et al., “Sinergi Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-
Betawi Untuk Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta,” Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar
10, no. 2 (2025): 301-15.

8 Bahrun Ali Murtopo and Dr. Shohibul Adib, Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah Keberagaman
Masyarakat Multikultural.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 91




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

Penelitian empiris menunjukkan bahwa di banyak wilayah pedesaan Indonesia,
praktik kearifan lokal berperan strategis dalam menjaga harmoni sosial dan mencegah
radikalisme berbasis agama. Hal ini disebabkan karena kearifan lokal menumbuhkan
pola komunikasi inklusif dan rasa memiliki bersama terhadap nilai-nilai keagamaan yang
kontekstual.” Dengan demikian, kearifan lokal dapat dipahami sebagai benteng sosial
yang menyeimbangkan antara tradisi dan modernitas, serta antara nilai keislaman dan
budaya lokal yang telah teruji dalam menjaga integrasi sosial.

Lebih jauh, kearifan lokal juga menjadi sumber soft power dalam membangun
moderasi beragama. Melalui pendekatan budaya seperti ritual komunal, pembacaan
doa, dan pendidikan moral berbasis tradisi, masyarakat dapat menyerap nilai-nilai Islam
secara gradual dan damai.'® menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai kearifan lokal
dalam pendidikan agama nonformal terbukti memperkuat pemahaman Islam yang
wasathiyah serta mencegah munculnya eksklusivisme beragama di tingkat akar
rumput. Dengan kata lain, kearifan lokal bukan hanya produk budaya, tetapi juga sarana
pedagogis dan teologis yang memperhalus praktik keislaman dalam konteks sosial yang
plural.

2. Moderasi Beragama (Religious Moderation)

Moderasi beragama adalah sikap seimbang, tidak ekstrem ke kiri atau ke kanan
dalam ranah akidah, ibadah, dan muamalah, dengan ciri toleransi, keseimbangan,
keterbukaan terhadap pluralitas, dan penghargaan terhadap nilai sosial-budaya."
Kegiatan keagamaan lokal yang inklusif—seperti pengajian bersama, ritual komunitas,
dan dialog antaranggota—sering dianggap sebagai praktik moderasi yang nyata di
lapangan.

Moderasi beragama dapat dibangun melalui perwujudan nilai-nilai lokal yang
bersinergi dengan ajaran Islam, sehingga komunitas tidak terjebak dalam ekstremisme
tetapi tetap kuat dalam praktik keislamannya.

Moderasi beragama tidak hanya berbentuk konsep normatif, melainkan juga
praksis sosial yang dapat diamati dalam kehidupan masyarakat. Aktivitas keagamaan
seperti pengajian jamaah, tahlilan, istighotsah, dan ta‘lim rutin di tingkat lokal
merepresentasikan bentuk nyata moderasi karena mengandung unsur kebersamaan,
penghargaan antarperbedaan, serta penguatan ukhuwah. Kegiatan semacam itu
menciptakan ruang sosial inklusif tempat berbagai lapisan masyarakat dari santri hingga
Muslim awam dapat belajar, berdialog, dan berpartisipasi secara setara.'?

Lebih lanjut, moderasi beragama menjadi jembatan antara idealitas teologi dan
realitas sosial masyarakat majemuk. Dalam konteks rural seperti JAMKUR di
Ranubedali, praktik doa bersama, musyawarah, dan pengajian bulanan bukan hanya
wujud spiritualitas komunal, tetapi juga strategi sosial dalam membangun harmoni dan

° Dan Transformasi Sosial, “Jurnal Penelitian Nusantara Dakwah Inklusif Berbasis Budaya Lokal Di
Masyarakat Pedesaan : Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara” |, no. 2 (2025): him. 688-693.

1 Imam Sofii, “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal Masyarakat,” Jurnal
llmiah Igra’ 16, no. 2 (2022): 134-50, http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JI1%0Almam.

' Imam Mashuri and Afifah, “Wasathiyah (Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab Sagnofa,”
Pengaruh Penggunaan Metode Totally Physical Responce (Tpr) Terhadap Keterampilan Berbicara Mata
Pelajaran Bahasa Arab Mj Miftahur Rahman Benowo Surabaya 03, no. 01 (2022).

12 Mashuri and Afifah.

23-24 Oktober 2025

Halaman 92 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan
M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

mencegah polarisasi keagamaan. Hal ini sejalan dengan temuan Syaifuddin bahwa
moderasi di akar rumput bertahan melalui budaya religius yang fleksibel, gotong
royong, dan kepemimpinan kiai yang karismatik serta membimbing masyarakat secara
kultural, bukan koersif."

Penelitian terkini juga menunjukkan bahwa penguatan moderasi tidak bisa
dilepaskan dari peran kearifan lokal dan modal sosial masyarakat. Tradisi keagamaan
berbasis komunitas menjadi benteng yang efektif terhadap infiltrasi paham intoleran
karena menginternalisasi nilai rahmatan lil-‘alamin melalui pendekatan budaya.'*
Dengan demikian, moderasi beragama bukan semata proyek ideologis, melainkan hasil
interaksi organik antara agama, budaya, dan realitas sosial masyarakat.

3. Modal Sosial (Social Capital)

Modal sosial mencakup jaringan sosial, norma bersama, dan kepercayaan
(trust) di antara anggota masyarakat yang memungkinkan kerjasama dalam tindakan
kolektif (Putnam, dikonteks kontemporer Indonesia). Dalam konteks komunitas
keagamaan, modal sosial memfasilitasi partisipasi aktif, dukungan moral maupun
materiil, dan keberlanjutan kegiatan bersama. Nilai kearifan lokal melekat dalam pola
interaksi sosial dan memperkuat solidaritas komunitas."” Kegiatan keagamaan yang
melibatkan banyak pihak dan berakar pada nilai-nilai kearifan lokal dapat memperkuat
jaringan sosial lintas komunitas, sekaligus menjadi sarana moderasi beragama yang
efektif. Artinya, dalam kegiatan seperti Jamkur (Jamaah Kurma), nilai-nilai religius dan
sosial bersinergi membangun harmoni sosial yang inklusif.

Keberlanjutan dakwah Islam di tingkat akar rumput sangat dipengaruhi oleh
kualitas modal sosial dalam komunitas.'® Dakwah yang berbasis jaringan sosial dan rasa
saling percaya antara da’i dan jamaah lebih mudah diterima karena berjalan dalam
kerangka hubungan sosial yang telah terbentuk kuat. Dengan demikian, kegiatan
keagamaan yang berbasis pada modal sosial tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga
fungsional dalam membangun kesejahteraan sosial.

4. Integrasi Ritual dan Pendidikan Keagamaan

Ritual kolektif (zikir, tahlil, doa bersama) yang digabung dengan pengajian atau
ta‘lim menjadi ruang dialog antar tingkatan pengetahuan keagamaan. Pendidikan agama
informal ini tidak hanya mentransmisikan ibadah, tetapi juga membantu pemahaman
adab dan moralitas. Studi Strengthening Local Wisdom Value in Developing Religious
Moderation di Aceh Singkil menemukan bahwa tradisi lokal dan interaksi sosial sehari-
hari (kerja sama, hormat antar sesama) menjadi media efektif dalam membangun
moderasi agama melalui pendidikan nilai di luar konteks formal.

13 Faiga et al., “Sinergi Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-Betawi Untuk
Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta.”

4 Mashuri and Afifah, “Wasathiyah (Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab Sagnofa.”

5 Jolanda Woersok and Ricardo Freedom Nanuru, “Hidup Bersama Dalam Perbedaan Berbasis Kearifan
Lokal Di Ohoidertawun Dan Relevansinya Bagi Masyarakat Kei,” Jurnal llmiah Religiosity Entity Humanity
(JIREH) 6, no. 2 (2024): 254-7 |, https://doi.org/10.37364/jireh.v6i2.335.

¢ Etika Spiritual Islam and Masyarakat Nahdiyin, “Gerakan Koin Nu Sebagai Aktualisasi Etika Spiritual Islam
Di Tengah Masyarakat Nahdiyin Diki Ahmad Sekolah Tinggi lImu Ekonomi Dan Bisnis Syariah Nahdlatul
Ulama Garut” 5, no. | (2025): 215-27.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 93




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

Integrasi ritual dan pendidikan agama berperan strategis dalam memperkuat
moderasi beragama. Nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan),
dan tawasuth (jalan tengah) secara implisit ditanamkan dalam kegiatan bersama,
menciptakan pemahaman keagamaan yang inklusif tanpa menegasikan kearifan lokal.'”

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi.'®
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami secara mendalam pola
kehidupan keagamaan dan sosial Jamaah Kerukunan (Jamkur) di Dusun Krajan |, Desa
Ranubedali, Kecamatan Ranuyoso, Kabupaten Lumajang. Tujuan penelitian ini adalah
mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam Nusantara termanifestasi dalam praktik
keagamaan dan interaksi sosial Jamkur sehingga mampu membangun kohesi dan harmoni
di tengah keberagaman masyarakat.

Metode etnografi dipilih karena fokusnya pada pengamatan langsung terhadap
kehidupan sehari-hari subjek penelitian, memungkinkan peneliti memahami makna di
balik tindakan sosial dan simbol keagamaan yang muncul dalam kegiatan rutin Jamkur
seperti salat berjamaah, zikir bersama, dan pengajian bulanan.

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tiga tahap: reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber dan
teknik, yakni membandingkan hasil wawancara dengan observasi lapangan dan dokumen
pendukung.

Pendekatan ini relevan untuk menelaah fenomena sosial keagamaan yang hidup di
tengah masyarakat karena memungkinkan interpretasi mendalam terhadap nilai, makna,
dan praktik kerukunan dalam konteks budaya lokal. Penelitian sejenis dengan metode
kualitatif lapangan telah digunakan secara efektif dalam studi keagamaan kontemporer."

PEMBAHASAN
Temuan Lapangan

Penelitian lapangan di Dusun Krajan |, Desa Ranubedali, memperlihatkan
bagaimana Jamkur (Jamaah Kerukunan) tidak hanya menjadi ruang ritual keagamaan biasa,
tetapi juga institusi sosial yang kuat dalam pembangunan solidaritas, pendidikan moral,
dan kerukunan antarwarga. Berikut pembahasan terperinci berdasarkan temuan dan
kaitannya dengan teori.

|. Jaringan Sosial dan Kepercayaan Antar Anggota
JAMKUR memperlihatkan jaringan sosial yang aktif dan lintas strata: kepala
keluarga, mantan santri, yang awam Islam. Setiap malam Jumat, anggota saling bertukar
kunjungan (anjangsana), tuan rumah bergiliran, yang memperkuat relasi personal dan
kepercayaan. Ustadz Ali, pengurus Jamkur, mengatakan:
“Saya rasa kepercayaan muncul ketika kita datang ke rumah siapa pun, tidak
memandang status, semua diterima, doa bersama pun sama kuatnya.”*

7 Sofii, “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal Masyarakat.”
'8 Sofii.

% Sofii.

20 Ali Bahrudin, Wwawancara, |3 Oktober 2025

23-24 Oktober 2025

Halaman 94 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan
M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

Kepercayaan ini dianggap sebagai modal sosial inti: ketika seseorang percaya
bahwa anggota lain akan menghormati mereka, membantu jika diperlukan, dan
memelihara komitmen iuran atau penyelenggaraan acara. Hal ini sesuai dengan
literatur modal sosial, yang menyebut bahwa trust adalah faktor penting dalam
solidaritas kolektif dan keberlanjutan komunitas.?'

2. Norma Bersama, Solidaritas, dan Gotong Royong

Norma-norma yang berkembang di Jamaah Kerukunan mencakup: kehadiran
rutin, kepedulian jika ada anggota yang membutuhkan, menghormati tuan rumah, dan
mematuhi sistem iuran kecil yang telah disepakati. Bu Sumi, peserta yang awam,
menyebut:

“Walau saya kadang lelah setelah bekerja, lebih berat kalau tidak ikut, karena
merasa ada tanggungjawab sosial—saling menopang kehadiran bapak-bapak lain.”*

Solidaritas muncul juga dalam kesiapan anggota untuk membantu tuan rumah
menyiapkan tempat atau makanan, atau membantu tetangga kalau ada keperluan
mendesak. Normatif ini memperkuat kesadaran kolektif bahwa JAMKUR bukan
sekadar kumpulan individu, tetapi komunitas yang saling bergantung.

3. Pendidikan Moral dan Spiritual Melalui Ritual dan Pengajian

Setiap malam Jumat Legi, Jamkur menambahkan pengajian dengan materi
ubudiyah, adab, akhlak, hubungan dengan tetangga, etika dalam ibadah. Bapak Nirman,
yang pernah mondok, berkata:

“Materinya bukan hanya bacaan; kyai menjelaskan mengapa kita berdoa seperti
itu, kenapa adabnya begitu, supaya kita paham makna, bukan sekedar ikut-ikutan.”?

Pengetahuan yang disampaikan tidak eksklusif; anggota awam bertanya, yang
lebih tahu berbagi. Hal ini mencerminkan teori pendidikan agama informal yang
menjembatani jurang pemahaman, memperkuat internalisasi nilai moral dan spiritual.
Literatur terkini menyebutkan bahwa integrasi ritual dan pendidikan informal
memungkinkan pemahaman agama yang lebih mendalam dan adaptif.**

4. Keberlanjutan Kegiatan dan Legitimasi Formal

Kegiatan Jamkur telah berjalan bertahun-tahun, bukan musiman. Legitimasi
formal dari Kementerian Agama memberikan pengakuan dan perlindungan terhadap
praktek kegiatan sosial keagamaan ini, sehingga meminimalkan hambatan administratif
atau tekanan eksternal. Bapak Ahmad menyebutkan:

2l Agus Sulthoni Imami, “Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna Menciptakan Hidup
Damai Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo,” Journal of Contemporary Islamic Education (Journal
CIE), 2022, I-13,
https://journal.iasimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/view/4469%0Ahttps://journal.iaimnumetr
olampung.ac.id/index.php/cie/article/download/4469/1562.

22 Nirman Syah, Wawancara, |3 Oktober 2025

2 Nirman Syah, Wawancara, |3 Oktober 2025

24 Posman Rambe, Sabaruddin, and Maryam, “Model Moderasi Beragama Berbasis Pesantren Salaf: Studi
Kasus Pada Madrasah Salafiyyah,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah 7, no. | (2022): 157-68,
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(1).9599.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 95




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

“Kalau ada izin resmi, kami lebih tenang; tetangga atau aparat desa makin
menerima, tidak ada kecurigaan. Kegiatan bisa berjalan terus.”” Keberlanjutan ini
didukung oleh modal sosial yang kuat (kepercayaan, norma, solidaritas), dan integrasi
nilai-nilai lokal yang diterima semua anggota.

ANALISIS HASIL

I. Modal Sosial sebagai Mekanisme Operasional JAMKUR

Temuan lapangan menunjukkan bahwa Jamaah Jumat Kur’an (JAMKUR)
berfungsi sebagai wadah yang merepresentasikan kekuatan modal sosial (social capital)
yang hidup dan dinamis di tengah masyarakat pedesaan. Dalam konteks ini, JAMKUR
bukan hanya sekadar kelompok pengajian rutin, melainkan juga menjadi mekanisme
operasional sosial-keagamaan yang memperkuat solidaritas, partisipasi, dan kohesi
sosial. Berdasarkan pengamatan dan wawancara dengan beberapa anggota inti
JAMKUR, seperti Pak Ahmad,Pak Suyono (kepala keluarga sekaligus tokoh dusun), dan
Pak Mustofa (ketua kelompok), dapat disimpulkan bahwa keberhasilan JAMKUR
bertumpu pada kekuatan jaringan sosial (network), norma-norma bersama (shared
norms), dan kepercayaan (trust) yang telah terbangun melalui interaksi jangka panjang.

Dalam perspektif teori Putnam (1993), modal sosial memiliki tiga bentuk
utama: bonding, bridging, dan linking social capital. Ketiganya tampak beroperasi
secara sinergis di dalam JAMKUR. Pertama, bentuk bonding muncul dari relasi
antaranggota yang homogen, terutama antara para bapak-bapak dan kepala keluarga
yang memiliki kesamaan pengalaman spiritual dan sosial. Pertemuan rutin setiap Jumat
bukan sekadar forum dzikir dan tadarus, melainkan juga media memperkuat rasa saling
percaya (trust) dan solidaritas. Seperti disampaikan oleh Pak Ahmad, “Kalau ada
anggota sakit, tidak perlu diminta, yang lain langsung datang bantu.” Pernyataan ini
menunjukkan terbentuknya trust interpersonal yang menjadi fondasi utama bagi
keberlanjutan komunitas keagamaan.

Kedua, bentuk bridging social capital terlihat dalam interaksi lintas latar
belakang sosial antara anggota yang memiliki basis pendidikan pesantren dan mereka
yang awam. Proses ini menghasilkan pertukaran nilai dan pengetahuan agama secara
alami. Misalnya, Pak Mustofa yang berlatar belakang santri sering diminta memberi
penjelasan keagamaan saat pengajian, sementara anggota lain berkontribusi dalam
bentuk dukungan logistik atau finansial. Pola ini menghapus hierarki pengetahuan yang
kaku dan menciptakan ruang pendidikan agama yang bersifat partisipatif serta dialogis.
Temuan ini sejalan dengan hasil penelitian Rohmah (2022) yang menunjukkan bahwa
keberhasilan komunitas keagamaan lokal bergantung pada kemampuan membangun
jembatan sosial yang menghubungkan berbagai lapisan masyarakat.

Ketiga, bentuk linking social capital terlihat dari adanya pengakuan formal
JAMKUR oleh Kementerian Agama, yang memberikan legitimasi kelembagaan dan
memperkuat posisi sosialnya di tingkat desa. Pengakuan tersebut membuka peluang
kolaborasi dengan lembaga eksternal seperti penyuluh agama, kantor desa, dan

25 Ahmad, Wawancara, |3 Oktober 2025
2 Rohmah, S. (2022). “Community-Based Religious Education and Social Cohesion in Rural Java.” Journal
of Islamic Social Studies, 9(2), 145—163. https://doi.org/10.24235/jiss.v9i2.562 |

23-24 Oktober 2025

Halaman 96 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan
M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

organisasi kemasyarakatan lain. Dengan demikian, JAMKUR tidak hanya berfungsi pada
tataran spiritual, tetapi juga memiliki kapasitas institusional dalam mendukung program
keagamaan pemerintah di akar rumput.

Secara sosiologis, pola ini menunjukkan bahwa modal sosial di JAMKUR
berperan sebagai mekanisme operasional kolektif yang mampu menjaga keberlanjutan
kegiatan keagamaan dan memperkuat struktur sosial komunitas. Coleman (1990)
menegaskan bahwa modal sosial bukan sekadar jaringan, tetapi juga sumber daya sosial
yang dapat dimanfaatkan untuk mencapai tujuan Bersama.”’ Dalam praktik JAMKUR,
norma partisipasi rutin, iuran anggota, dan kegiatan gotong royong menjadi instrumen
konkret dari modal sosial tersebut.

Lebih jauh, analisis ini juga memperlihatkan bahwa kekuatan modal sosial
JAMKUR tidak lepas dari konteks budaya lokal. Tradisi sambatan (tolong-menolong)
dan anjangsana yang masih lestari menjadi landasan moral bagi terbentuknya
solidaritas. Sebagaimana dikemukakan oleh Handayani (2024) dalam studi tentang
Integrasi Modal Sosial Bermuatan Nilai Kearifan Lokal, pola interaksi berbasis nilai
tradisional memperkuat solidaritas horizontal dan memperkuat komitmen keagamaan
di tingkat komunitas.?®

Selain itu, hasil wawancara menunjukkan bahwa modal sosial JAMKUR juga
menjadi sumber daya penting dalam mengelola konflik kecil dan perbedaan pandangan
keagamaan. Misalnya, ketika terjadi perbedaan dalam pembacaan tahlil, para anggota
tidak menjadikannya perdebatan, melainkan memaknai sebagai kekayaan tradisi Islam
lokal. Hal ini menunjukkan adanya kearifan sosial (social wisdom) yang mengedepankan
harmoni dibandingkan klaim kebenaran tunggal. Konsep ini sejalan dengan teori
Religious Social Capital yang dikemukakan oleh Smidt (2020), bahwa jaringan
keagamaan dapat berperan sebagai perekat sosial sekaligus wahana internalisasi nilai
toleransi dan moderasi.?®

Dengan demikian, JAMKUR merepresentasikan model komunitas keagamaan
yang mampu memadukan modal sosial dan nilai-nilai Islam tradisional secara adaptif.
Kekuatan utamanya bukan pada struktur formalnya, melainkan pada jaringan
kepercayaan, norma partisipasi, dan kesadaran moral bersama yang menggerakkan
anggotanya. Dalam konteks masyarakat pedesaan, struktur seperti ini menjadi benteng
penting dalam menjaga kontinuitas praktik keagamaan dan stabilitas sosial yang berakar
pada nilai kearifan lokal.Dari perspektif fungsi, modal sosial JAMKUR memfasilitasi (a)
koordinasi teknis kegiatan (jadwal, giliran tuan rumah), (b) redistribusi sumber daya
(iuran dan kas), dan (c) legitimasi moral (pemeliharaan norma dan adab). Literatur
empiris terkini mendukung peran modal sosial sebagai penentu keberlanjutan program
komunitas dan efektivitas pemberdayaan lokal.** JAMKUR memperlihatkan bagaimana

7 Coleman, J. S. (1990). Foundations of Social Theory. Harvard University Press.

2 Jurnal Kajian et al., “AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan” 16, no. 2 (2024): 226-35,
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16il.3330.

¥ Tisa Valentina and Syarif Abdul Aziz, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Kegiatan Sadranan
Di Desa Jubelan,” Hikamatzu fournal Of Multidsiplin 1, no. | (2024): 48-58.

3% ]mami, A. S. (2024). Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna Menciptakan Hidup Damai
Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo. Jurnal CIE, 4(1). DOI: 10.25217/jcie.v4il.4469.

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 97




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

modal sosial tidak hanya “mempermudah kerja sama” tetapi juga menjadi wahana
pendidikan nilai, modal sosial dan pedagogi komunitas saling memperkuat.

2. Kearifan Lokal sebagai Kerangka Normatif dan Praktis

Kearifan lokal di JAMKUR tampak dalam aturan tak tertulis: giliran tuan
rumah, pembagian tugas, adab makan bersama, dan kebiasaan iuran. Nilai-nilai ini
bukan sekadar simbol budaya; mereka membentuk regulasi sosial mikro yang
mengarahkan perilaku kolektif.

- Fungsi adaptif: kearifan lokal di JAMKUR memungkinkan inkulturasi praktik
Islam—ritual (tawasul, istighotsah, yasin-tahlil) dipraktikkan dengan nuansa lokal
yang relevan dengan kebutuhan sosial setempat (penguatan ukhuwah, peringatan
sosial).

- Fungsi mediasi: kearifan lokal bertindak sebagai mediator antara dogma teologis
dan praktik warga yang heterogen—menciptakan ruang kompromi yang
mengakomodasi variasi pengetahuan keagamaan.

- Fungsi legitimasi: tradisi bergiliran dan egalitarian menegaskan norma kesetaraan,
sehingga legitimasi praktik keagamaan muncul dari konsensus komunitas bukan
dari institusi eksternal semata.

Teori kearifan lokal menyatakan bahwa nilai-nilai semacam ini memodulasi
konflik potensial dan menumbuhkan resilien sosial temuan JAMKUR konsisten dengan
studi yang menunjukkan kearifan lokal sebagai buffer terhadap ekstremisme.”'

3. Integrasi Ritual dan Pendidikan

Analisis mendalam menunjukkan bahwa penggabungan ritual (zikir, tahlil) dan
ta‘lim (pengajian malam Jumat Legi) menciptakan bentuk pendidikan yang embodied—
nilai dan pemahaman ditransmisikan melalui praktik, teladan, dialog, dan kebiasaan.

a. Pedagogi praksis: pengajian bukan hanya instruksi kognitif; ia disertai demonstrasi
ritual, pembacaan bersama, dan koreksi langsung—mendukung pembelajaran
otentik yang melekat pada konteks.

b. Pembelajaran kolaboratif: anggota awam berhak bertanya; yang berpengetahuan
menjelaskan—menciptakan kultur pembelajaran partisipatif yang menumbuhkan
kemampuan reflektif, bukan sekadar hafalan.

c. Internalisasi nilai: melalui habituasi (mengulang ritual, keterlibatan fisik seperti
menyiapkan tempat dan makanan), norma moral dan adab menjadi bagian dari
identitas keseharian.

Penelitian yang menelaah efektivitas pendidikan agama nonformal
menemukan bahwa model ini lebih efektif dalam mentransmisikan nilai moderat dan
mengurangi fanatisme karena berbasis relasi dan praktik nyata.

4. Moderasi Beragama: Negosiasi Nilai dan Praktik

Moderasi di JAMKUR terbentuk melalui proses negosiasi terus-menerus
antara norma agama, kebiasaan lokal, dan kebutuhan sosial. Empirisnya: kegiatan

3! Firda Zakiyatur Rofi’ah Suttrisno, “Integrasi Nilai-Nilai Kearifan Lokal Guna Mengoptimalkan Projek
Penguatan Pelajar Pancasila Madrasah Ibtidaiyah Di Bojonegoro” 12, no. | (2021): 167-86.

23-24 Oktober 2025

Halaman 98 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE

for Muslim Scholars

Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan
M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

bersifat inklusif, tak memaksakan tafsir tertentu, dan menjadikan kyai/tokoh agama
sebagai fasilitator yang menengahi perbedaan.

a. Negosiasi interpretatif: kyai lebih sering memberi penekanan pada akhlak dan
konteks praktik, bukan perdebatan teologis; hal ini menurunkan potensi sikap
eksklusif.

b. Praktik toleransi: kebiasaan menerima anggota beragam latar belakang mengurangi
stigma status agama/pendidikan.

c. Preventif terhadap ekstremisme: kombinasi modal sosial, kearifan lokal, dan
pendidikan praksis membentuk jaringan perlindungan terhadap narasi radikal—
anggota yang menerima bimbingan di komunitas kecil cenderung lebih resilien
terhadap propaganda eksternal.

Secara teoretis, ini menunjukan bahwa moderasi bukan semata sikap
individual, tetapi produk institusi sosial yang efektif—yang menggabungkan modal
sosial dan kearifan lokal dengan praktik pendidikan kontekstual.

. Mekanisme Sosial yang Menghasilkan Konsensus dan Kepatuhan

Analisis mekanisme menunjukkan beberapa proses sentral yang mengubah
interaksi sehari-hari menjadi norma kolektif:

a. Ritualisasi sebagai Penguat Norma, repetisi ritual memperkuat norma.

b. Reciprocity (timbal balik), iuran dan penyajian makanan menciptakan kewajiban
timbal balik yang mengikat sosial.

c. Public Accountability, pertemuan bergiliran dan catatan kas membuat partisipasi
dapat diawasi secara sosial, meningkatkan kepatuhan.

d. Peer Teaching, transfer ilmu antar anggota menurunkan hambatan epistemik
(pengetahuan) dan meningkatkan kapasitas internal.

Mekanisme-mekanisme ini bekerja secara berlapis: ritual/ta‘lim membentuk
disposisi, modal sosial menyediakan jaringan pendukung, dan kearifan lokal memberi
saluran normatif agar kepatuhan bersifat sukarela bukan koersif.

. Kepemimpinan Lokal: Peran Tokoh sebagai Broker Kultur dan Agama
Tokoh agama di JAMKUR berfungsi sebagai cultural broker: menerjemahkan
teks agama ke praktik lokal, menengahi konflik, dan memastikan ta‘lim relevan.
Kepemimpinan yang bersifat transformasional (memotivasi, memberi teladan) lebih
efektif daripada kepemimpinan otoriter dalam konteks komunitas hibrida seperti
JAMKUR.
a. Fungsi legitimasi: kyai memberi otoritas moral pada praktik yang diadopsi.
b. Fungsi pedagogis: kyai menyederhanakan konsep teologis agar dapat diterapkan
sehari-hari.
c. Fungsi integratif: kyai menyeimbangkan kepentingan berbagai kelompok internal.
Ketiadaan atau perubahan gaya kepemimpinan dapat berdampak signifikan
pada arah moderasi komunitas—temuan ini sejalan dengan kajian tentang peran
pemuka lokal dalam penguatan moderasi di akar rumput.
. Ekonomi Simbolik: luran, Kas, dan Ekonomi Solidaritas
Praktik iuran (Rp10.000) dan pengelolaan kas memperlihatkan ekonomi
solidaritas mikro yang penting. Uang bukan tujuan; ia menjadi simbol komitmen

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 99




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
th and Tolerance in Islamic Scholarship”

ANNUAL CONFERENCE i _ Insti ; .
for Muslim Scholars M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

kolektif dan sumber daya untuk kontinuitas kegiatan. Ekonomi ini mengurangi

kerentanan kegiatan terhadap fluktuasi sumber daya eksternal.

a. Redistribusi lokal berfungsi mengurangi beban tuan rumah dan memperkuat
kewajiban solidaritas.

b. Transparansi kas memperkuat trust dan mencegah konflik internal terkait dana.

Secara sosiologis, ekonomi simbolik ini membangun moral economy di
komunitas: tindakan ekonomi dikendalikan oleh norma sosial yang menekan akumulasi
pribadi demi kesejahteraan kolektif.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pengamatan lapangan, wawancara mendalam, dan analisis teoritis
terhadap praktik keagamaan di lingkungan Jamaah Kerukunan (JAMKUR), dapat
disimpulkan bahwa komunitas ini berfungsi sebagai model konkret penerapan modal
sosial berbasis nilai keagamaan dan kearifan lokal. JAMKUR tidak sekadar menjadi forum
ritual, tetapi juga menjadi ruang sosial yang memperkuat solidaritas, memperluas jejaring
antarindividu, serta menumbuhkan kepercayaan dan norma kolektif yang menjaga kohesi
sosial masyarakat pedesaan. Pertama, modal sosial berbasis bonding dalam JAMKUR
membentuk kelekatan emosional yang tinggi antaranggota. Pertemuan rutin, kegiatan
gotong royong, dan mekanisme saling bantu menunjukkan adanya kepercayaan timbal
balik (reciprocal trust) yang menjadi sumber stabilitas sosial komunitas. Kedua, modal
sosial berbasis bridging memungkinkan terjadinya pertukaran pengetahuan keagamaan
antara mantan santri dan warga awam. Proses ini memperluas akses pembelajaran agama
secara nonformal dan menumbuhkan toleransi dalam perbedaan pemahaman keagamaan.

Dengan demikian, JAMKUR menjadi contoh nyata bagaimana teori modal sosial
Putnam dan Coleman beroperasi dalam konteks lokal keagamaan di Indonesia. Kekuatan
JAMKUR tidak bertumpu pada struktur birokratis, melainkan pada modal simbolik dan
moral yang tumbuh dari kepercayaan, kebersamaan, serta nilai-nilai Islam yang
diinternalisasi melalui tradisi dan interaksi sosial sehari-hari. Lebih jauh, keberadaan
JAMKUR menunjukkan bahwa pembangunan sosial berbasis agama tidak selalu
membutuhkan intervensi struktural besar, tetapi cukup melalui penguatan jaringan sosial,
nilai kearifan lokal, dan legitimasi moral di tingkat komunitas. Dengan demikian, JAMKUR
dapat menjadi model replikasi bagi penguatan kelembagaan keagamaan berbasis
masyarakat dalam rangka memperkuat moderasi beragama dan ketahanan sosial di era
modern.

DAFTAR PUSTAKA

Agung, D. A. G. (2024). Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in
Multicultural Society. Journal of Social Sciences and HumanitiesBahrun Ali Murtopo,
M.Pd.l.,, and M.S.I. Dr. Shohibul Adib. Dinamika Moderasi Beragama Di Tengah
Keberagaman Masyarakat Multikultural. Educacao e Sociedade. Vol. 1, 2016.
http://www.biblioteca.pucminas.br/teses/Educacao_PereiraAS |.pdf%0Ahttp://w
ww.anpocs.org.br/portal/publicacoes/rbcs 00 | 1/rbecsl|_01.htm%O0Ahttp://reposi
torio.ipea.gov.br/bitstream/| 1058/7845/1/td_2306.pdf%0Ahttps://direitoufma20|

23-24 Oktober 2025

Halaman 100 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




AnCoM$S
th @

ANNUAL CONFERENCE
for Muslim Scholars

Peran Jamaah Kerukunan sebagai Kearifan Lokal dalam Masyarakat Muslim Pedesaan
M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

0.files.wordpress.com/2010/.

Faiga, Amanda Salma, Arya Baihagqi, Jibran Hilmyansyah, and Windri Novianti. “Sinergi
Islam, Tradisi Lokal, Dan Ketahanan Budaya Dalam Masyarakat Jawa-Betawi Untuk
Menjaga Toleransi Dan Keadilan Sosial Di Jakarta.” Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan
Dasar 10, no. 2 (2025): 301-15.

Faiza Nur Khalida. “KONTRIBUSI NAHDLATUL ULAMA TERHADAP PEMIKIRAN
ISLAM MODERAT DI INDONESIA” 09 (2024): 326-41.
https://doi.org/https://doi.org/10.23969/jp.v9i04.19362.

Gede Agung, Dewa Agung, Ahmad Munjin Nasih, Sumarmi, Idris, and Bayu Kurniawan.
“Local Wisdom as a Model of Interfaith Communication in Creating Religious

Harmony in Indonesia.” Social Sciences and Humanities Open 9, no. January (2024):
100827. https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100827.

Imami, Agus Sulthoni. “Modal Sosial Berbasis Pendidikan Islam Multikultural Guna
Menciptakan Hidup Damai Masyarakat Sukorejo Kotaanyar Probolinggo.” Journal of
Contemporary  Islamic  Education (Journal  CIE), 2022, [-13.
https://journal.iaiimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/view/4469%0Ahttp
s://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/cie/article/download/4469/1562.

Islam, Etika Spiritual, and Masyarakat Nahdiyin. “GERAKAN KOIN NU SEBAGAI
AKTUALISASI ETIKA SPIRITUAL ISLAM DI TENGAH MASYARAKAT NAHDIYIN
Diki Ahmad Sekolah Tinggi lImu Ekonomi Dan Bisnis Syariah Nahdlatul Ulama
Garut” 5, no. | (2025): 215-27.

Kajian, Jurnal, Islam Dan, Proses Inkulturasi Agama, Budaya Lokal, Indonesia Irwan
Supriadin, Musafir Pababari, Submission Track, et al. “AL-QALAM : Jurnal Kajian
Islam Dan Pendidikan” 16, no. 2 (2024): 226-35. https://doi.org/10.47435/al-
galam.v16il.3330.

Ma’arif, A S. “Penguatan Ketaqwaan Masyarakat Ampeldento Melalui Amaliyah NU
(Nahdlatul Ulama’),” 2019. http://repository.uin-malang.ac.id/4301/.

Mashuri, Imam, and Afifah. “WASATHIYAH (MODERASI BERAGAMA) DALAM
PERSPEKTIF QURAISH SHIHAB Sagnofa.” Pengaruh Penggunaan Metode Totally
Physical Responce (Tpr) Terhadap Keterampilan Berbicara Mata Pelajaran Bahasa
Arab Mi Miftahur Rahman Benowo Surabaya 03, no. 01 (2022).

Rahmansyah, Imam Toriqor. “Pesantren and Community Development.” Jurnal Syntax
Transformation 4, no. |1 (2023): 192-205. https://doi.org/10.46799/jst.v4il | .860.

Rambe, Posman, Sabaruddin, and Maryam. “Model Moderasi Beragama Berbasis
Pesantren Salaf: Studi Kasus Pada Madrasah Salafiyyah.” Jfurnal Pendidikan Agama
Islam Al-Tharigah 7, no. | (2022): [157-68. https://doi.org/10.25299/al-
tharigah.2022.vol7(1).9599.

Sofii, Imam. “Pendidikan Toleransi Berbasis Pembelajaran Kontekstual Kearifan Lokal
Masyarakat.” Jfurnal llmiah Igra’ 16, no. 2 (2022): 134-50. http://journal.iain-
manado.ac.id/index.php/Jl1%0Almam.

Sosial, Dan Transformasi. “Jurnal Penelitian Nusantara Dakwah Inklusif Berbasis Budaya
Lokal Di Masyarakat Pedesaan: Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara” |, no. 2

23-24 Oktober 2025

UIN Sunan Ampel Surabaya Hotel Santika Premiere Gubeng

JI. A. Yani | |7 Surabaya JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya, Halaman 101




AnCoMS “From Local Wisdom to Global Harmony: Nurturing Love
and Tolerance in Islamic Scholarship”

th 2
7ANNUALC0NFERENCE M. Nur Khotibul Umam — Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang

for Muslim Scholars

(2025): him. 688-693.

Suttrisno, Firda Zakiyatur Rofi’ah. “INTEGRASI NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL GUNA
MENGOPTIMALKAN PROJEK PENGUATAN PELAJAR PANCASILA MADRASAH
IBTIDAIYAH DI BOJONEGORO” 12, no. | (2021): 167-86.

Valentina, Tisa, and Syarif Abdul Aziz. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui
Kegiatan Sadranan Di Desa Jubelan.” Hikamatzu Journal Of Multidsiplin |, no. |
(2024): 48-58.

Woersok, Jolanda, and Ricardo Freedom Nanuru. “Hidup Bersama Dalam Perbedaan
Berbasis Kearifan Lokal Di Ohoidertawun Dan Relevansinya Bagi Masyarakat Kei.”
Jurnal [llmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 6, no. 2 (2024): 254-71.
https://doi.org/10.37364/jireh.v6i2.335.

Sumber Wawancara Lapangan

Bahrudin, A. (2025, 13 Oktober). Wawancara langsung.
Syah, N. (2025, 13 Oktober). Wawancara langsung.
Ahmad. (2025, |3 Oktober). Wawancara langsung.

23-24 Oktober 2025

Halaman 102 UIN Sunan Ampel Surabaya  Hotel Santika Premiere Gubeng
JI. A. Yani |17 Surabaya  JI. Raya Gubeng No.54, Surabaya,




