Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan



#### PERKEMBANGAN HUKUM ISLAM DI INDONESIA

# Telaah atas Teori-teori Pemberlakuan Hukum Islam di Indonesia

#### **Ahmad Badrut Tamam**

IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan ahmadbadruttamam@iai-tabah.ac.id

**Abstract**: Islamic law has long lived in the legal consciousness of Islamic society in Indonesia along with the growth and development of Islam. But since the arrival of the colonial, Islamic law has ups and downs. The enactment of Islamic law in Indonesia at this time is often not based solely on what actually takes place in society, but rather shows its form as a result of social construction created by colonists, with a view to achieving certain goals. As the antitheses of the colonial policy, various theories of the enforcement of Islamic law were sparked by Indonesian scholars, who initially aimed at resisting colonial policies. Post-independence, along with the development of the times, several theories of the enforcement of Islamic law was emerging.

**Keyword:** Islamic Law, Customary Law

#### **PENGANTAR**

Tidak dapat dipungkiri bahwa umat Islam Indonesia merupakan komunitas muslim terbesar yang berkumpul dalam satu batas teritorial kenegaraan. Karena itu, menjadi sangat menarik untuk memahami alur perjalanan sejarah hukum Islam di tengah-tengah komunitas Islam terbesar di dunia itu. Pertanyaan-pertanyaan seperti seberapa jauh pengaruh kemayoritasan kaum muslimin Indonesia itu terhadap penerapan hukum Islam di Tanah Air, misalnya, dapat dijawab dengan memaparkan teori-teori tentang pemberlakuan hukum Islam yang pernah diberlakukan di Indonesia.

Topik ini akan selalu menarik karena kajian tentang teori-teori pemberlakuan hukum Islam di Indonesia dapat dijadikan sebagai salah satu pijakan (bagi umat Islam secara khusus) untuk menentukan strategi yang tepat di masa depan dalam mendekatkan dan "mengakrabkan" bangsa ini dengan hukum Islam. Proses sejarah hukum Islam yang diwarnai "benturan" antara hukum Islam dengan tradisi yang sebelumnya berlaku, maupun juga dengan kebijakan-kebijakan politik kenegaraan, serta tindakan-tindakan yang diambil oleh para tokoh (Ulama') Islam Indonesia terdahulu dapat menjadi bahan telaah penting di masa sekarang maupun masa yang akan datang. Sejarah telah menunjukkan bahwa proses "Islamisasi" sebuah masyarakat bukanlah proses yang dapat selesai sekejap.

Untuk itulah tulisan ini dihadirkan sebagai upaya penulis untuk memaparkan dan memberikan gambaran tentang perjalanan hukum Islam, sejak awal kedatangan agama Islam di bumi Nusantara hingga di era reformasi ini.





#### **HUKUM ADAT PADA MASA KLASIK**

Para ahli hukum Islam sejak masa klasik sesungguhnya telah menyadari masalah pengaruh hukum adat terhadap hukum Islam. Peran hukum adat dalam penciptaan hukum Islam sangat penting. Berbagai adat masyarakat Arab pra Islam diteruskan pemberlakuannya selama masa Rasulullah. Fakta ini mengindikasikan bahwa Islam bukanlah suatu bentuk revolusi hukum yang secara langsung ditujukan untuk melawan adat yang telah diketahui atau dipraktekkan oleh masyarakat Arab pra Islam. Sebaliknya, Nabi Muhammad, banyak menciptakan aturan-aturan yang melegalkan hukum adat masyarakat Arab, sehingga memberikan tempat bagi praktek hukum adat tersebut di dalam sistem hukum Islam yang baru. Contoh adat Arab pra-Islam yang dilegalkan dalam hukum Islam masa Nabi seperti (I) mempertahankan perbuatan Nabi Ibrahim diantaranya terkait dengan ka'bah dan khitan, (2) Qisās dan pembayaran diyyat diadopsi dari masyarakat Arab, Islam hanya memasukkan prinsip keseimbangan, (3) Dalam hukum keluarga, Islam mengganti beberapa hal yang dianggap tidak konsisten dengan prinsip-prinsip alasan hukum yang masuk akal dan landasan moral yang baik seperti: poliandri, hubungan sex tidak sah, pembunuhan bayi perempuan, akan tetapi Islam tetap mempertahankan/memodifikasi poligami, mahar dan lain-lain. '

Contoh di atas memberikan kejelasan bahwa peran hukum adat tidak hanya terbatas pada pengambilan inisiatif dalam hukum, ketika sumber hukum yang lain tidak memberikan jawaban, namun adat juga mempunyai peran yang penting dalam aplikasi hukum yang muncul dengan tepat dengan adat sebagai bahan pertimbangannya.

Atas dasar itulah, ahli hukum Islam pada kurun berikutnya memformulasikan "alādah muhakkamah". Para fuqaha' mengaktualisasilkan peran adat dengan berbagai macam persyaratan sebagai berikut: (I) adat harus secara umum dipraktekkan oleh anggota masyarakat, atau adat harus dipraktekkan oleh sebagian kelompok masyarakat jika tersebut memang hanya bersifat umum untuk kelompok masyarakat tertentu, (2) adat harus berupa suatu kebiasaan yang sedang berjalan dalam masyarakat pada waktu adat akan dijadikan sebagai hukum, adat harus dipandang tidak sah ab initio jika adat tersebut bertentangan dengan ketentuan yang eksplisit dari al-Qurān dan hadīs, dan (4) dalam hal perselisihan, adat akan dipakai hanya ketika tidak ada penolakan yang eksplisit sifatnya untuk menggunakan adat dari salah satu pihak yang terlibat.<sup>2</sup>

# **HUKUM ISLAM DI INDONESIA: SEBUAH AWAL SEJARAH**

Dalam formulasi yang sederhana dapat dinyatakan bahwa pada hakikatnya hukum Islam di Indonesia adalah norma-norma hukum yang bersumber dari syari'at Islam yang tumbuh dan berkembang dalam kehidupan masyarakat sepanjang bentangan sejarah Indonesia. Bentuk hukum Islam di Indonesia lahir dari hasil perkawinan antara hukum Islam normatif (syari'ah) dengan muatan-muatan lokal Indonesia.

#### Teori kredo atau Syahādah



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ratno Lukito, Pergumulan Hukum Islam daan Adat di Indonesia (Jakarta: INIS, 1998), 6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *Ibid.*, 25.





Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

Sebagian besar umat Islam sepakat bahwa sebagai agama, Islam mengatur seluruh aspek kehidupan sosial dengan seperangkat norma, termasuk norma hukum. Nabi SAW sejak awal telah membentuk struktur hukum dalam mengatur kehidupan masyarakatnya. Dengan demikian, penerimaan Islam sebagai agama, termasuk makna di dalamnya adalah penerimaan terhadap hukum Islam. Berdasarkan hal tersebut, maka dapat dinyatakan bahwa keberadaan hukum Islam di Indonesia adalah bersamaan dengan keberadaan Islam di Indonesia.<sup>3</sup> Oleh karena itu, ketika masyarakat Indonesia menyatakan masuk Islam, maka secara otomatis mengakui otoritas hukum Islam atas dirinya. Inilah yang disebut dengan teori *kredo* atau *syahādah*, teori ini dikembangkan oleh Snouck Hurgronje yang mengatakan bahwa apabila masyarakat Indonesia mengatakan dua kalimat syahadat maka secara otomatis mengakui otoritas hukum Islam atas dirinya.<sup>4</sup>

Teori kredo disebut oleh H.A.R Gibb sebagai teori penerimaan otoritas hukum, yaitu teori yang mengharuskan pelaksanaan hukum Islam oleh mereka yang telah mengucapkan dua kalimat syahadat sebagai konsekuensi logis dari pernyataanya. Jadi, dengan pernyataan ikrar atas "tidak ada Tuhan selain Allah dan Muhammad adalah utusan-Nya", setiap muslim diwajibkan untuk mengikuti seluruh perintah Allah yang termaktub dalam al-Qur'an dan sekaligus taat kepada Rasulullah melalui Sunnahnya.<sup>5</sup>

Dalam al-Qur'an ada beberapa ayat yang dapat dijadikan pijakan berlakunya teori kredo, seperti: ayat yang menjelaskan bahwa orang Islam pada dasarnya diperintahkan untuk taat kepada Allah dan Rasul-Nya (an-Nisā': 49 dan an-Nūr: 51), orang Islam tidak dibenarkan mengambil pilihan lain, jika Allah dan Rasul-Nya telah menetapkan hukumnya secara pasti (al-Ahzāb: 36), jika mengambil pilihan hukum lain selain dari Allah dalam kitab-Nya, maka diberikan stigma dalam al-Qur'an sebagai orang yang zalim, kafir, dan fasiq (al-Mā'idah: 44, 45, dan 47). Dengan demikian, dari segi ajaran Islam sendiri tanpa dikaitkan dengan hukum atau kenyataan yang lain dalam masyarakat, secara otomatis berlaku prinsip bahwa bagi orang Islam berlaku hukum Islam.

#### Teori Teritorial dan Non-Teritorial

Imam Malik, Imam as-Syafi'i dan Imam Ahmad bin Hanbal ketika membahas tentang lingkungan berlakunya aturan-aturan pidana Islam, mereka berpendapat bahwa hukum Islam diterapkan terhadap setiap jarīmah yang dilakukan di dalam negera Islam maupun negara yang bukan Islam. Jadi, hukum pidana Islam tidak mengenal batas-batas wilayah. Teori ini dikenal dengan teori **non-teritorial**. Selain itu, dikenal juga teori **teritorial** yang dikemukakan oleh Imam Hanafi, yang menyatakan bahwa hukum Islam hanya dapat diberlakukan di negara-negara yang secara resmi menjadi negara Islam.<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1967), 97.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ramly Hutabarat, Kedudukan Hukum Islam dalam Konstitusi-konstitusi Indonesia dan Peranannya dalam Pembinaan Hukum Nasional (Jakarta: Pusat Studi Hukum Tata Negara Universitas Indonesia, 2005), 61. Lihat juga, Bahtiar Effendy, Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di Indonesia (Jakarta: Paramadina, Oktober 1998), 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sitti Nurkaerah, "Eksistensi Kompilasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional", Bilancia, Vol. 2, No. 2 (Juli-Desember, 2008), 207.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Suhaya S. Praja, *Pilar-Pilar Hukum Islam* (Bandung: UNINUS 1995), 133.



Dalam konteks hukum pidana Indonesia juga dikenal asas teritorialitas, yakni asas yang memberlakukan KUHP bagi semua orang yang melakukan perbuatan pidana di wilayah Indonesia. Sebagaimana termaktub dalam KUHP Pasal 2: "Aturan pidana dalam perundang-undangan, berlaku bagi setiap orang yang melakukan perbuatan pidana di dalam Indonesia". Berdasarkan ketentuan tersebut, maka Hukum Pidana Indonesia berlaku kepada WNI maupun WNA yang melakukan tindak pidana di Indonesia.

### HUKUM ISLAM DI INDONESIA: MASA PENJAJAHAN KOLONIAL

Dalam evolusi kekuasaan Indonesia, konflik antara kebutuhan pranata hidup keseharian dan tuntunan sistem keimanan Islam senantiasa memainkan peranan yang sangat penting. Konflik tersebut dapat dilihat dari pergumulan antara hukum Islam dan hukum adat di Indonesia dari masa ke masa. Ada kalanya konflik itu timbul karena memang ada pertentangan di antara kedua sistem hukum tersebut, namun tidak jarang pula konflik itu terjadi disebabkan oleh persoalan-persoalan politis yang memang sengaja diciptakan oleh piha-pihak tertentu.

# Teori Receptio in Complexu

Kehadiran organisasi perdagangan Belanda di Hindia Timur (dikenal dengan VOC-Vereenigde Oost-Indische Compagnie) adalah cikal bakal penjajahan Belanda terhadap Indonesia. Sebagai sebuah organisasi dagang, VOC memiliki peran yang melebihi fungsinya. Hal ini karena Kerajaan Belanda menjadikan VOC sebagai perpanjangan tangan di kawasan Hindia Timur, disamping menjalankan fungsi perdagangan, VOC juga mewakili Kerajaan Hindia Belanda dalam menjalankan fungsi-fungsi pemerintahan, tentu saja dengan memberlakukan hukum Belanda yang mereka bawa.

Dalam kenyataannya, penerapan hukum Belanda menemukan kesulitan disebabkan penduduk pribumi merasa berat untuk menerima hukum yang asing bagi mereka. Akibatnya, VOC pun membebaskan penduduk pribumi untuk menjalankan apa yang selama ini telah mereka jalankan. Dalam fase ini dikenal teori **receptio in complexu** yang dikemukakan oleh Salomon Keyzer dan Lodewijk Willem Christian Van Den Berg (1845–1927). Teori ini menyatakan bahwa "bagi setiap penduduk berlaku hukum agamanya masing-masing. Jika orang itu memeluk Islam maka hukum Islamlah yang berlaku baginya, demikian juga bagi pemeluk agama lain." Namum demikian, hukum Islam yang berlaku tetaplah hanya dalam masalah hukum keluarga (perkawinan dan kewarisan) saja. Teori ini berlaku sejak adanya kerajaan Islam sampai awal masa VOC, yakni ketika Belanda masih belum mencampuri semua persoalan hukum yang berlaku di masyarakat.

Pengaruh teori receptio in complexu pada kebijakan kolonial terlihat dengan diun-dangkannya beberapa peraturan, seperti Resolusi Pemerintah Hindia Belanda (Resolutie der Indische Regeering) tanggal 25 Mei 1670, resolusi ini berisi kompilasi hukum Islam mengenai perkawinan dan kewarisan yang diaplikasikan di pengadilan-pengadilan VOC, Koleksi Hukum Jawa Primer yang diambilkan dari Kitab Hukum Islam Mugarrar untuk

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Suparman Usman, Hukum Islam: Asas-asas dan Pengantar Studi Islam dalam Tata Hukum Indonesia (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 113.







Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

pengadilan-pengadilan umum di Semarang, dan peraturan-peraturan lain yang berisi hukum Islam yang diberlakukan di Cirebon, Goa, dan beberapa wilayah lainnya.<sup>8</sup>

Terlepas dari faktor politik yang ada, munculnya teori *receptio in complexu* ini menunjukkan bahwa pada masa itu masyarakat Indonesia sudah mempunyai dua sistem hukum yang sangat kuat, yaitu sistem hukum agama-agama dan sistem hukum adat. Dua sistem hukum tersebut adalah cerminan dari apa yang ada dalam masyarakat. Jadi, teori *receptio in complexu* ini pada dasarnya merupakan legitimasi terhadap apa yang tercermin dalam masyarakat.

Ketika Belanda dengan VOC-nya semakin kuat dalam menjarah kekayaan Indonesia, maka sejak 25 Mei 1760, Belanda secara resmi menerbitkan peraturan Resolutio der Indische Regeering yang kemudian dikenal dengan Compendium Freijer. Peraturan ini tidak hanya memuat pemberlakuan hukum Islam dalam bidang kekeluargaan, tetapi juga menggantikan kewenangan lembaga peradilan Islam yang dibentuk oleh para raja Islam dengan peradilan buatan Belanda. Kemudian dengan staatstabled No. 152/1882 ditetapkan pembentukan Peradilan Agama di Jawa dan Madura, dengan tanpa mengurangi legalitas mereka dalam melaksanakan tugas peradilan sesuai dengan ketentuan fiqh. Keberadaan hukum Islam di Indonesia sepenuhnya baru diakui oleh Belanda setelah dicabutnya Compendium Freijer secara berangsur-angsur, dan terakhir dengan staatstabled No. 354/1913.

# Teori Receptie

Ketika Peradilan Agama yang dibentuk oleh pemerintah Belanda telah berjalan dengan semestinya, pemerintah Belanda merasa terancam dan dapat menggoyahkan kekuasaan mereka atas Indonesia karena hukum Islam benar-benar telah diberlakukan oleh umat Islam di Indonesia. Untuk mengantisipasi hal itu, pemerintah kolonial mengintrodusir istilah het indische adatrecht atau hukum adat Indonesia. Gagasan ini disponsori oleh seorang penasehat pemerintah Hindia Belanda tentang masalah-masalah Islam dan anak negeri jajahan, Cristian Snouck Hurgronje (1857-1936) dan Kemudian dikembangkan oleh Cornelis Van Vallenhoven (1874-1933) dan Ten Haar (1892-1941), mereka mempunyai latar belakang keahlian di bidang hukum adat. <sup>11</sup>

Inti gagasan ini adalah bahwa hukum yang berlaku bagi orang Islam adalah hukum adat mereka masing-masing. Hukum Islam dapat berlaku apabila telah dipersepsi atau diterima oleh hukum adat. Dengan demikian, hukum adat yang menentukan ada tidaknya hukum Islam. Dari sinilah kemudian lahir teori **receptie** "tidak semua bagian dari hukum agama dapat diterima dalam hukum adat, hukum Islam hanyalah beberapa bagian tertentu saja dari hukum adat," yakni terutama bagian dari hidup manusia yang sifatnya sangat pribadi yang berhubungan erat dengan kepercayaan batin, misalnya hukum kekeluargaan, hukum perkawinan dan hukum waris. Teori *receptive* ini terlihat

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abdul Azis Dahlan (ed.), *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jilid V, cet. ke-1 (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996), 1494.



<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ratno Lukito, *Pergumulan antara Hukum Islam*, 30.

<sup>9</sup> M. Daud Ali, Kedudukan Hukum Islam dan Sistem Hukum di Indonesia (Jakarta: Risalah, 1984), 12

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Akademika Pressindo, 1995), 15-29.



dalam beberapa kebijakan kolonial seperti *Staatblad* No. 116 tahun 1937 yang menyatakan juridiksi masalah kewarisan dipindah dari Pengadilan Agama kepada Pengadilan Umum, dimana perkara yang muncul tidak diputuskan menurut hukum Islam tetapi menurut hukum adat.

Snouck Hurgronje menyatakan, Islam di Indonesia terbagi menjadi dua model, yaitu: "Islam sebagai agama" dan "Islam sebagai doktrin politik". Terhadap yang pertama, ia menawarkan suatu sikap "toleransi" yang kemudian dijabarkan dalam sikap yang netral terhadap kehidupan keagamaan. Sebaliknya, apabila kelihatannya mengandung "sifat-sifat politik", maka harus dibereskan dengan cara apapun, termasuk kekerasan. Setiap campur tangan dalam masalah yang berhubungan dengan Islam dan luar negeri harus dipangkas di pangkalnya sampai ke akar-akarnya. Didukung penampilan sebagai Habib kulit putih (mufti Batavia) dengan jubah dan bersorban hijau, Snouck Hurgronje gampang memperdayai dan membuat masyarakat terkagum-kagum padanya tanpa menaruh curiga atas "rencana iblisnya". Sikap netralnya terhadap kegiatan keagamaan bukan saja berhasil meyakinkan mayoritas pejabat-pejabat agama, tetapi kebanyakan (kalau bukan semua) kiai dan ulama, tidak perlu takut dengan pemerintah kolonial, sejauh mereka tidak melakukan kegiatan propaganda politik. Dengan demikian, bagi Hurgronje, betapapun besarnya kekuasaan yang dijalankan oleh hakim-hakim Islam atau guru-guru agama yang independen, maka dalam masalah duniawi dan politik orang Indonesia tetap takluk di bawah bimbingan adatnya. Dengan gagasannya ini, ia telah menolak teori pendahulunya Van Den Berg, bahwa hukum Islam telah diterima penuh oleh masyarakat. Dengan teori Receptie ini pula, Hurgronje dikenal sebagai arsitek keberhasilan politik Islam yang paling legendaries. 12

Muatan pokok *teori receptie* adalah prinsip *devide* et *impera* (politik adu domba) yang bertujuan untuk menghambat dan menghentikan meluasnya hukum Islam dan membentuk konsep hukum tandingan yang mendukung politik pecah belah pemerintahan kolonial. Musuh kolonialisme menurut Hurgronje bukan Islam sebagai agama melainkan Islam sebagai doktrin politik. Ia melihat kenyataan bahwa Islam seringkali menimbulkan ancaman terhadap kelangsungan kekuasaan Belanda. <sup>13</sup>

Dalam menerapkan teori *receptie* tersebut, Belanda mendirikan Kantor Urusan Pribumi (*Kantoor Voor Inlandsche zaken*). Lembaga inilah yang menjadi cikal bakal Kementerian Agama. Lembaga yang dipimpin Snouck ini banyak terfokus pada kalangan Islam secara khusus, meski juga mengatur hubungan antar agama secara umum. Sementara itu dalam ranah pendidikan Hindia Belanda memberikan kontrol dan pengawasan yang ketat dan membatasi gerak pendidikan Islam. Pada saat yang sama, pemerintah kolonial menggalakkan sekolah-sekolah umum (seperti HIS), memberikan suntikan subsidi dan mengembangkan sekolah yang dikelola misi-misi Kristen maupun Katolik. Mahasiswa Indonesia yang belajar di Universitas Laiden maupun Sekolah Tinggi Hukum di Jakarta dicekoki dengan teori *receptie* dalam pemberlakuan hukum di

<sup>14</sup> Rumaidi dan Wiwit Rizka Fathurrahman , *Perempuan dalam Relasi Agama dan Negara*, (Jakarta: Komnas Perempuan, 2010), 70-72.



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>. Imam Hardjono, "Hukum Islam di Indonesia dalam Perspektif Sejarah Hukum," *Suhuf*, Vol. 20, No. 1 (Mei 2008), 10.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Ibid*.







Indonesia. Alumni dari Perguruaan Tinggi ini banyak yang menjadi dosen di beberapa perguruan tinggi negeri di Indonesia, teori ini kemudian juga yang diajarkan kepada para mahasiswa, sehingga sebagian sarjana hukum di Indonesia mengikuti pemahaman teori receptie ini. Akibatnya setiap pembicaraan yang menyangkut kontribusi hukum Islam dalam perundang-undangan nasional selalu saja ada pihak-pihak yang menggagalkannya. 15

Sebagai catatan bahwa teori receptie ini berawal dari riset ilmiah tentang hukum adat yang dilakukan oleh Snouck Hurgronje dan kawan-kawannya. Mereka sadar, untuk memahami institusi pribumi, mereka harus melakukan kajian tentang subyek tersebut dari titik pandang pribumi juga. Pada masa Van Vallenhoven, riset tentang hukum adat menyimpulkan bahwa di Indonesia terdapat pluralitas kultur. Hasil riset tersebut membagi wilayah Indonesia menjadi 19 wilayah hukum adat berdasarkan budaya, bahasa, dan adat kebiasannya. Riset tersebut membuktikan bahwa Islam hanya mempunyai pengaruh yang sedikit terhadap hukum adat. Karena yang berlaku di masyarakat adalah hukum adat, maka ketika hukum Islam hendak diberlakukan seharusnya diresepsi terlebih dahulu oleh hukum adat tersebut. 16

Ironisnya, ketika hukum adat semakin dipahami secara teoritis saja, karakter dari hukum adat justru semakin terusakkan. Manfaat dari pengumpulan hukum adat ke dalam bentuk tulisan memang banyak, namun sekali hukum adat tersebut dituangkan di atas kertas, hukum adat telah berhenti menjadi tradisi yang hidup. Seseorang tidak akan mampu lagi berbicara tentang hukum adat, melainkan hanya sebuah sistem yang dikembangkan oleh Belanda atas dasar hukum yang asli. Lebih dari itu, ketika riset terhadap hukum adat dilakukan atas dasar-dasar metodologi Barat yang cenderung untuk memfokuskan diri pada aspek substansi hukumnya saja, kepentingan yang fundamental dari hukum adat, dimana aturan-aturannya dapat dinegosiasikan, disesuaikan, dan diubah sesuai dengan keadaan yang baru, justru sering luput dari pengamatan para peneliti.

### **HUKUM ISLAM DI INDONESIA: MASA KEMANDIRIAN BANGSA**

Gaung dan pengaruh teori receptie telah menguasai pikiran hukum masyarakat Indonesia. Teori itu tertanam kuat dalam alam pikiran mereka. Seakan-akan mereka telah merasakan itu sebagai suatu hal yang benar dan biasa saja, bahwa hukum Islam itu bukan hukum di Indonesia. Teori receptie ini berpengaruh bukan saja pada para sarjana yang hidup pada masa-masa pra-kemerdekaan dan diberlakukannya Undang-Undang Dasar 1945 yang secara formal menghapus teori tersebut, tetapi juga hingga pada pertengahan dekade 70-an, banyak hakim di lingkungan Peradilan Umum yang diminta menyelesaikan kasus warisan antara orang Islam, diselesaikan menurut hukum adat. $^{\prime\prime}$ 

# Teori Receptie Exit

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sajuti Thalib, Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Islam (Jakarta: Bina Aksara, 1985), 39.



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Abdul Manan, "Hukum Islam dalam Bingkai Pluralisme Bangsa: Persoalan Masa Kini dan Harapan Masa Depan", Asy-Syir'ah, Vol. 42, No. 2 (2009), 462.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Ratno Lukito, *Pergumulan antara Hukum Islam...*, 40-41.



Fenomena teori *receptie* yang mengakar kuat di masyarakat itu pada akhirnya membuat para tokoh Islam bersimpati atas keadaan hukum Islam di Indonesia saat itu, diantaranya adalah Hazairin. Ia adalah seorang ahli hukum adat dan hukum Islam Indonesia yang sangat menentang teori *receptie*. Menurutnya, teori *receptie* itu memang sengaja diciptakan oleh Belanda untuk merintangi kemajuan Islam di Indonesia. Untuk melawan teori *receptie* itu, Hazairin kemudian mencetuskan teori *receptie exit*. Menurutnya setelah Indonesia memplokamirkan kemerdekaannya dan ditetapkannya UUD 1945 sebagai undang-undang dasar negara, maka walaupun Aturan Peralihan menyatakan bahwa hukum yang lama masih berlaku selama jiwanya tidak bertentangan dengan UUD 1945, seluruh peraturan perundang-undangan pemerintah kolonial Hindia Belanda yang berdasarkan teori *receptie* tidak berlaku lagi karena jiwanya bertentangan dengan UUD 1945. Teori *receptie* yang dianut oleh pemerintah kolonial harus exit (keluar) karena bertentangan dengan al-Qur'an dan Sunnah.<sup>18</sup>

Menurut Hazairin Indonesia sangat akrab dengan keyakinan akan Tuhan yang Maha Esa. Dalam pembukaan dan batang tubuh UUD 1945 selalu tercantum kata-kata "Ketuhana Yang Maha Esa". Walaupun kata-kata itu merupakan hasil kompromi untuk menggantikan "Ketuhanan dengan menjalankan syari'at Islam bagi pemeluk-pemeluknya," tiada kandungan niat untuk menyingkirkan hukum agama. Dengan istilah tersebut hukum agama yang diberlakukan di Indonesia bagi penganut-penganutnya bukan hukum Islam saja, tetapi hukum agama-agama yang lain juga berlaku. Oleh sebab itu, setelah merdeka, hendaknya orang Islam Indonesia mentaati hukum Islam karena hukum itu bersumber dari Allah dan Rasul-Nya, bukan karena hukum Islam itu telah diterima oleh hukum adat sebagaimana dijelaskan dalam teori *receptie*. Ini berarti pada masa kemerdekaan ini, bagi orang Islam diberlakukan hukum Islam. <sup>19</sup> Dengan hadirnya teori Hazairin ini maka dimulailah babak baru pembaruan fiqh dengan nuansa ke-Indonesiannya.

Untuk memperkuat teorinya itu, Hazairin juga menafsirkan pasal 29 UUD 1945 ayat (1).<sup>20</sup> Pandangan Hazairin tersebut juga sejalan dengan bukti-bukti historis yang ada.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Adapun tafisr ayat tsb adalah sebagai berikut: (1) Dalam negara Indonesia tidak boleh terjadi atau berlaku sesuatu yang bertentangan dengan kaidah-kaidah agama Nasrani bagi umat Islam, atau yang bertentangan dengan kaidah-kaidah agama Hindu-Bali bagi umat Hindu-Bali, atau yang bertentangan dengan kesusilaan agama Budha bagi orang Budha; (2) Negara Republik Indonesia wajib menjalankan syari'at Islam bagi orang Islam, syariat Nasrani bagi orang Nasrani, dan syari'at Hindu-Bali bagi orang Hindu-Bali. Sekadar menjalankan syari'at tersebut memerlukan perantaraan kekuasaan negara; (3) Syari'at yang tidak memerlukan bantuan kekuasaan negara untuk menjalankannya, dan karena itu dapat dijalankan sendiri oleh setiap pemeluk agama yang bersangkutan, menjadi kewajiban pribadi terhadap Allah bagi setiap orang itu menjalankannya sendiri menurut agamanya masing-masing. Lihat dalam Ahmad Rafiq, *Pembaruan Hukum Islam di Indonesia* (Yogyakarta: Gama Media, 2001), 71-72.



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ichtijanto, "Pengembangan Teori Berlakunya Hukum Islam di Indonesia," pengantar dalam Djuhana S. Pradja, *Hukum Islam di Indonesia: Perkembangan dan Pembentukan*, cet. ke-2 (Bandung: Rosda Karya, 1994), 102 dan 127-131.

<sup>19</sup> Ibid.





Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

Misalnya, di Aceh masyarakatnya menghendaki agar masalah-masalah perkawinan dan mengenai harta, termasuk masalah kewarisan, diatur menurut hukum Islam. Ketentuan adat dalam upacara perkawinan, sejauh tidak bertentangan dengan hukum Islam, dapat diterima.<sup>21</sup>

Pandangan Hazairin tersebut juga sejalan dengan pandangan Ismail Sunny yang menyatakan bahwa setelah Indonesia merdeka dan UUD 1945 berlaku sebagai dasar Negara kendatipun tanpa memuat tujuh kata dari Piagam Jakarta maka teori receptie dinyatakan tidak berlaku lagi dan kehilangan dasar hukumnya. Selanjutnya hukum Islam berlaku bagi bangsa Indonesia yang beragama Islam sesuai dengan pasal 29 UUD 1945. Era ini disebut oleh Ismail Sunny sebagai periode penerimaan hukum Islam sebagai sumber persuasive (persuasive source).<sup>22</sup>

# Teori Receptie a Contrario

Hal yang senada dengan teori *receptie exit* juga dikemukakan oleh Sajuti Thalib, salah seorang murid Hazairin. Sajuti Thalib berpendapat bahwa hukum Islamlah yang berlaku bagi umat Islam dan hukum adat baru bisa berlaku jika tidak bertentangan dengan hukum Islam. Pendapatnya ini kemudian dikenal dengan teori *receptie a contrario* (penerimaan yang sebaliknya). Sajuti Thalib tidak setuju dengan teori Van Den Berg yang mengatakan bahwa hukum adat bangsa Indonesia adalah hukum adat agama sendiri, seakan-akan hukum adat asli itu tidak ada sama sekali. Hukum adat menurut Sajuti Thalib tetap ada karena berasal dari budaya serta tradisi suatu bangsa dan berlaku jika tidak bertentangan dengan hukum Islam. Bahkan ia juga lebih tidak setuju lagi dengan teori *receptie* Snouck Hurgronje yang merendahkan hukum Islam yang bersumber dari al-Qur'an dan sunnah, serta mengangkat derajat hukum adat.<sup>23</sup>

Teori receptie a contrario ini nampaknya mirip dengan teori receptie exit yang dikembangkan oleh Hazairin. Perbedaan keduanya terletak pada landasan pemikirannya. Pada teori receptie exit, landasan yang dipakai oleh Hazairin adalah bahwa sejak berdirinya Republik Indonesia pada tahun 1945, maka tidak menerima pemahaman rumusan pada Aturan Peralihan hanyalah pada tataran formal belaka. Sedangkan landasan pemikiran pada teori receptie a contrario adalah bahwa di dalam Negara Republik Indonesia yang merdeka, sesuai dengan cita-cita batin, cita-cita moral, dan kesadaran hukum kemerdekaan, berarti ada keleluasaan untuk mengamalkan ajaran agama.

Daud Ali mencoba menganalisis mengapa hukum Islam yang berlaku di Indonesia hanya terbatas dalam hukum mu'amalat saja, atau lebih sempit lagi, hukum keluarga, kewarisan, dan perwakafan. Ia memilah hukum Islam di Indonesia menjadi dua. *Pertama,* hukum Islam yang berlaku secara formal yuridis, yaitu hukum Islam yang mengatur hubungan manusia dengan manusia lainnya dan benda lainnya yang disebut hokum mu'amalat. *Kedua,* hukum Islam yang bersifat normatif yang mempunyai sanksi. Hukum

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sajuti Thalib, *Receptie a Contrario...*, 65-69.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ahmad Rafiq, Pembaruan Hukum Islam..., 72.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ismail Sunny, "Tradisi dan Inovasi keIslaman di Indonesia dalam Bidang Hukum Islam," dalam Cik Hasan Bisri (ed.), *Hukum Islam dan Tatanan Masyarakat Indonesia* (Jakarta: Logos Publishing, 1988), 96.



Islam yang kedua ini dapat berupa ibadah murni atau hukum pidana. Masalah pidana menurut Daud Ali belum memerlukan peraturan karena lebih bergantung pada kesadaran dan tingkatan iman-taqwa umat Islam Indonesia sendiri.<sup>24</sup>

Sejak tahun 1974, hubungan antara hukum Islam dengan hukum adat mulai memasuki babak harmonis sebagaimana pendapat Daud Ali sebagai berikut: (1) secara formal yuridis, hukum Islam dapat berlaku langsung tanpa melalui hukum adat, (2) hukum Islam sama kedudukannya dengan hukum adat dan hukum barat, dan (3) Republik Indonesia dapat mengatur suatu masalah dengan hukum Islam sepanjang pengaturan itu untuk memenuhi kebutuhan hukum khusus umat Islam.<sup>25</sup>

#### Teori Eksistensi

Untuk mempertegas makna teori *receptie a contrario* dalam hubungannya dengan hukum nasional, Ichtiyanto mengemukakan teori *Eksistensi*. Teori *eksistensi* mengokohkan keberadaan hukum Islam dalam hukum nasional. Menurutnya, hukum Islam: (I) *exist* (ada) sebagai bagian integral dari hukum nasional, (2) *exist* dengan kemandiriannya, dalam arti kekuatan dan kewibaannya diakui sebagai hukum nasional dan diberi status sebagai hukum nasional, (3) *exist* dalam arti norma hukum Islam sebagai penyaring bahan-bahan hukum nasional, dan (4) *exist* sebagai bahan dan sumber utama hukum nasional.<sup>26</sup>

Jadi, secara eksistensial kedudukan hukum Islam dalam hukum nasional merupakan sub-sistem dari hukum nasional. Karena itu hukum islam juga mempunyai peluang untuk memberikan sumbangan dalam rangka pembentukan dan pembaharuan hukum nasional, meski harus diakui problema dan kendalanya yang belum pernah usai.

# REFORMULASI HUKUM ISLAM DI INDONESIA: MENUJU FIQH INDONESIA

Munculnya gerakan reformasi terhadap rigiditas hukum Islam melahirkan konsep fiqh keindonesiaan yang lebih berbasis lokal. Keindonesiaan merupakan kelanjutan dari "Gerakan Kembali kepada al-Qur'an dan Sunnah" tetapi sekaligus merupakan sikap kembali kepada sikap dan pola pikir tradisional yang mempertahankan adat tetapi ditolak oleh kaum reformis. Kaum reformis bercita-cita untuk membangun hukum Islam yang berciri khas Indonesia dengan cara membebaskan budaya Indonesia dari budaya Arab dan menjadikan adat Indonesia sebagai salah satu sumber hukum Islam di Indonesia. Gerakan ini ditandai dengan munculnya gagasan fiqh Indonesia. <sup>27</sup>

Pada awal tahun 1950, Hazairin menawarkan konsep *Mazhab Nasional*. Walaupun bertulang punggung pada mazhab Syafii, tetapi Mazhab Nasional membatasi ruang lingkupnya pada hukum-hukum non-ibadah yang belum dijadikan undang-undang oleh negara. Pengaruh secara tidak langsung dari Mazhab Nasional yang dapat dirasakan pada masa sekarang adalah dengan adanya Undang-Undang Perkawinan nomor I Tahun

<sup>26</sup> Abdul Azis Dahlan (ed.), Ensiklopedi Hukum Islam..., 713.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Yudian Wahyudi, *Ushul Fikih Versus Hermeneutika: Membaca Islam dari Kanada dan Amerika* (Yogyakarta: Nawesea, 2006), 37.



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Daud Ali, "Hukum Islam: Peradilan Agama dan Maslahnya", dalam Tjun Surjaman (ed.), *Hukum Islam di Indonesia: Pemikiran dan Praktek* (Bandung: Rosda Karya, 1991), 74.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ibid., 75.





Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

1974, Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama dan Kompilasi Hukum Islam. Ini merupakan bukti adanya jalan lain bagi masyarakat Indonesia kontemporer terhadap solusi yang memudahkan kitab rujukan. Pada tahun 1987, Munawir Sjadzali juga menawarkan reinterpretasi hukum Islam, dengan menekankan pada perubahan "urf, maşlahat, dan mafsadat, yang populer dengan "Reaktualisasi hukum Islam", walau Munawir menyebutnya "Dinamika Hukum Islam". Di tahun yang sama, Abdurrahman Wahid juga mengemukakan gagasan "Pribumisasi Islam".

# Menggagas Fiqh Indonesia

Jauh sebelum teori-teori pemberlakuan hukum fiqh yang keindonesiaan tersebut muncul, pada tahun 1940, Hasbi Ash-Shiddieqy telah mengemukakan gagasan pembentukan "Fiqh Indonesia", yang kemudian pada tahun 1961 ia definisikan sebagai "fiqh yang ditentukan berdasarkan kepribadian dan karakter bangsa indonesia". Untuk menjustifikasi lokalitas fiqh Indonesia, Hasbi berpegang pada sejarah perkembangan fiqh (tārīkh tasyrī'). Tārīkh tasyrī' menurut Hasbi membuktikan bahwa fiqh lokal telah muncul sejak awal penyebaran Islam yang melawati batas-batas Mekkah dan Madinah. Lokalitas mazhab-mazhab ini menurut Hasbi dikarenakan perbedaan pendapat, tempat, adat istiadat dan jiwa si mujtahid sendiri. Walau dilegitimasi oleh tārīkh tasyrī', Hasbi masih saja menekankan bahwa lokalitas fiqh Indonesia harus ditopang oleh studi kasus (dirāsat al-waqā'i) mengenai masyarakat Indonesia dengan sistem masyarakat lainnya yang sezaman. Studi ini harus menggunakan pendekatan sosiologi hukum dan studi hukum secara umum untuk melihat pengaruh dan kemampuannya menyelesaikan kebutuhan-kebutuhan masyarakatnya, dan setelah itu barulah memasuki fase problem solving.<sup>30</sup>

Hasbi menganjurkan agar para pendukung fiqh Indonesia menggunakan metode perbandingan mazhab manakala problem yang dihadapi sudah diberikan pemecahannya oleh ijtihad dalam berbagai mazhab yang telah ada. Lebih lanjut Hasbi menegaskan bahwa studi perbandingan mazhab ini harus diikuti dengan studi perbandingan uşūl fiqh dari masing-masing mazhab, dengan harapan agar pandangan tersebut dapat terpadu atau bahkan bersatu.<sup>31</sup>

Sebaliknya, jika problem yang dihadapi belum pernah diberikan pemecahannya oleh mujtahid-mujtahid terdahulu, maka dianjurkan agar para pendukung fiqh Indonesia melakukan *ijtihad bi ar-ra'yi*, yaitu menentukan hukum berdasarkan pada *maşlahat*, kaidah-kaidah *kulliyyat* dan *'illat* (kausa) hukum.<sup>32</sup> Untuk itu Hasbi menyarankan agar didirikan lembaga *ahl al-hall wa al-'aqd* yang ditopang oleh dua sub-lembaga. Pertama, lembaga *hay'at as-siyāsah* (lembaga politik) yaitu yang terdiri dari orang-orang yang dipilih oleh rakyat. Kedua, lembaga *ahl al-ijtihād* (kaum mujtahid) dan lembaga *ahl al-ikhtiṣāṣ* (kaum spesialis) yang juga merupakan perwakilan rakyat.<sup>33</sup>

# Reorientasi Fiqh Indonesia

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Yudian Wahyudi, Ushul Fikih Versus Hermeneutika..., 42.



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Hazairin, Hukum Kewarganegaraan Nasional (Jakarta: Tintamas, 1982), 6.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Yudian Wahyudi, Ushul Fikih Versus Hermeneutika..., 31-32.

<sup>30</sup> Ibid., 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Hasbi Ash Shiddieqy, *Pengantar Hukum Islam* (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 278.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Abdul Manan, "Hukum Islam dalam Bingkai Pluralisme...," 478-479.

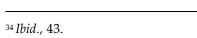


Secara historis, gagasan fiqh Indonesia yang dikemukakan Hasbi pada tahun 1940 tersebut masih merupakan cita-cita. Dan sampai tahap di atas, sesungguhnya fiqh Indonesia masih belum membumi sehingga perlu diindonesiakan. Oleh karena itu untuk menyempurnakan gagasan Hasbi tersebut, Yudian Wahyudi mengemukakan teori **reorientasi fiqh Indonesia** (mengindonesiakan fiqh Indonesia).

Langkah pertama yang dilakukan adalah dengan menjadikan 'urf Indonesia sebagai salah satu sumber hukum Islam di Indonesia. Langkah kedua dengan mengkaitkan lembaga-lembaga yang ada dalam ahl al-hall wa al-'aqd (dalam teori Hasbi) dengan beberapa lembaga sosial politik ada di Indonesia. Dapat dikatakan bahwa ahl al-ijtihād atau hay'at at-tasyri'iyyah itu adalah Majelis Ulama Indonesia (MUI), dengan mujtahidmujtahid yang diambil dari perwakilan organisasi-organisasi Islam, seperti Nahdlatul Ulama' (NU), Muhammadiyah, Persatuan islam, dan Al-Irsyad. Ini dengan asumsi bahwa calon mujtahid Indonesia adalah mereka yang berpendidikan SI, S2 dan S3 dengan keahlian di bidang hukum Islam. Bagi mereka yang tidak memiliki ijazah formal, tetap dapat diakui sebagai calon mujtahid setelah keahlian mereka telah terprovikasi. Sedangkan ahl al-ikhtişāş versi Hasbi dapat diterjemahkan menjadi Ikatan Cendikiawan Muslim se-Indonesia (ICMI). Lebih lanjut, hay'at as-siyāsah versi Hasbi dapat diterjemahkan menjadi Dewan Perwakilan Rakyat (DPR) dan Mejelis permusyawaratan Rakyat (MPR). Ini dilakukan dengan alasan 'urf dalam pengertian yang lebih luas, dimana kedua lembaga tersebut merupakan tempat bangsa Indonesia melahirkan berbagai regulasi. Umat Islam dapat memanfaatkan lembaga ini untuk tujuan yang sama demi terundangkannya nilai-nilai Islam yang pelaksanaannya memang membutuhkan legitimasi kekuasaan. Persyaratan pendidikan formal yang berlaku bagi calon mujtahid, juga berlaku bagi kaum spesialis sesuai dengan bidang mereka masing-masing.<sup>34</sup>

#### Positivisasi Hukum Islam

Pada era reformasi sekarang ini hukum Islam mempunyai peran besar sebagai sumber hukum nasional. Berangkat dari hal tersebut, kemudian lahirlah teori **positivisasi hukum Islam** yang dirumuskan oleh Qodri Azizy. Arti sumber di sini akan mengalami perkembangan signifikan, bukan saja dalam sistem peradilan yang sudah tegas dalam lingkungan peradilan agama selama ini. Namun juga dalam sistem peradilan (meliputi materi hukum dan sistem kerja peradilan dalam rangka supremasi hukum) yang lebih luas. Termasuk dalam konteks ini menempatkan fiqh sebagai salah satu bentuk ilmu hukum dalam dunia hukum, yang dapat memberi arti bahwa fiqh (hukum Islam) menjadi sumber kajian dalam dunia ilmu hukum (secular jurisprudence) dan sekaligus sumber hukum materiil sebagaimana ditegaskan dalam GBHN. Fiqh yang dimaksud di sini adalah fiqh yang memang sudah sesuai dengan tuntutan zaman, bukan dalam pengertian yang pasif atau jumud. Bukan pula hanya sekedar mentransfer fiqh yang merupakan produk beberapa abad lalu, tapi juga tidak berarti membuang begitu saja hasil pemikiran fuqaha' masa silam. Pemikiran atau karya fuqaha' masa lalu merupakan *living knowledge* yang







Ancoms

Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

sangat berarti bagi pemikir masa kini. Bahkan tidak mustahil kalau menjadi sumber pemikiran sekarang, sebagai proses historical continuity dalam tradisi akademik.<sup>35</sup>

Kalau menempatkan fiqh dalam jajaran sumber ilmu hukum secara umum, maka dalam tahapan operasional atau hukum materiil, fiqh dapat dijadikan sebagai sumber melalui beberapa jalur, yaitu antara lain melalui: (I) Peraturan perundang-undangan yang meliputi: UUD, Perpu, dan PP, atau bahkan juga peraturan yang dikeluarkan lembaga eksekutif, (2) sumber kebijakan pelaksanaan pemerintah yang tidak selalu secara langsung dalam pengertian legislasi sebagaimana PP, contohnya KHI yang dasarnya hanya Intruksi Presiden, (3) yurisprudensi, (4) sumber bagi para penegak hukum: polisi, jaksa, dan pengacara, (5) sumber ilmu hukum atau filsafat hukum, dan (6) sumber nilai-nilai budaya masyarakat dan sekaligus sebagai sumber kebiasaan.<sup>36</sup>

# JENIS-JENIS HUKUM ISLAM DAN PEMBERLAKUANNYA

Penjelasan panjang mengenai teori-teori pemberlakuan hukum di atas, paling tidak menimbulkan satu pertanyaan pokok, yaitu "hukum Islam yang mana yang akan diberlakukan di Indonesia?". Oleh karena itu, menurut penulis perlu kiranya dipaparkan jenis-jenis hukum Islam beserta pemberlakuannya, untuk memberikan gambaran yang utuh. Menurut Atho Mudzhar, paling tidak sedikitnya terdapat empat jenis produk pemikiran hukum Islam yang dikenal di dalam perjalanan sejarah hukum Islam, yaitu: (I) Kitab fiqh; (2) Keputusan Pengadilan; (3) Peraturan Perundang-Undangan; dan (4) Fatwa Ulama.<sup>37</sup>

# PEMBERLAKUAN HUKUM ISLAM DALAM PERSPEKTIF POLITIK HUKUM

Menurut Mahfud MD., di dalam studi mengenai hubungan antara politik dan hukum terdapat tiga asumsi yang mendasarinya, yaitu: (I) Hukum determinan (menentukan) atas politik, dalam arti hukum harus menjadi arah dan pengendali semua kegiatan politik. (2) Politik determinan atas hukum, dalam arti bahwa dalam kenyataannya, baik produk normatif maupun implementasi penegakan hukum itu, sangat dipengaruhi dan menjadi dipendent variable atas politik. (3) Politik dan hukum terjalin dalam hubungan yang saling bergantung, seperti bunyi adagium, "politik tanpa hukum menimbulkan kesewenang-wenangan (anarkis), hukum tanpa politik akan jadi lumpuh."<sup>38</sup>

Secara yuridis-konstitusional negara Indonesia bukanlah negara agama dan bukan pula negara sekuler. Menurutnya Indonesia adalah *religious nation state* atau negara

<sup>37</sup> Muhammad Atho Mudzhar, "Pengaruh Sosial Budaya terhadap Produk Pemikiran Hukum Islam", dalam Ismail Sunny, "Tradisi dan Inovasi keIslaman di Indonesia dalam Bidang Hukum Islam," dalam Cik Hasan Bisri (ed.), *Hukum Islam dan Tatanan Masyarakat Indonesia* (Jakarta: Logos Publishing, 1988), 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Moh. Mahfud MD., *Pergulatan Politik dan Hukum di Indonesia* (Yogyakarta: Gama Media, 1999), xi-xii.



<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> A. Qodri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum Umum (Yogyakarta: Gama Media, 2002), 247-248.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> *Ibid.*, 248-251.



kebangsaan yang beragama. Indonesia adalah negara yang menjadikan ajaran agama sebagai dasar moral, sekaligus sebagai sumber hukum materiil dalam penyelenggaraan kehidupan berbangsa dan bernegara. Karena itu dengan jelas dikatakan bahwa salah satu dasar negara Indonesia adalah "Ketuhanan Yang Maha Esa". 39 Abdul Ghani Abdullah mengemukakan bahwa berlakunya hukum Islam di Indonesia telah mendapat tempat konstitusional yang berdasar pada tiga alasan, yaitu: pertama, alasan filosofis bahwa ajaran Islam rnerupakan pandangan hidup, cita moral dan cita hukum mayoritas muslim di Indonesia, dan ini mempunyai peran penting bagi terciptanya norma fundamental negara Pancasila. Kedua, alasan sosiologis bahwa perkembangan sejarah masyarakat Islam Indonesia menunjukan bahwa cita hukum dan kesadaran hukum bersendikan ajaran Islam memiliki tingkat aktualitas yang berkesinambungan, dan Ketiga, alasan yuridis yang tertuang dalam pasal 24, 25 dan 29 UUD 1945 memberi tempat bagi keberlakuan hukum Islam secara yuridis formal. 40

Mengenai kedudukan hukum Islam dalam tata hukum negara Indonesia, sistem hukum di Indonesia bersifat majemuk, ini sebagai akibat dari perkembangan sejarahnya. Disebut demikian karena hingga saat ini di Indonesia berlaku tiga sistem hukum sekaligus, yakni sistem hukum adat, sistem hukum Islam, dan sistem hukum barat. Namun tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa hukum Islam di Indonesia adalah "hukum yang hidup" (*the living law*), kendati secara resmi dalam aspek-aspek pengaturan tertentu, ia tidak atau belum dijadikan kaidah hukum positif oleh negara. Banyaknya pertanyaaan dan permaslahan mengenai hukum dalam masyarakat yang diajukan kepada para ulama, media massa, dan organisasi sosial keagamaan Islam, haruslah dilihat sebagai sebagai salah satu isyarat bahwa hukum Islam adalah hukum yang hidup dalam masyarakat.<sup>41</sup>

Untuk mewujudkan anggapan tersebut maka dibutuhkan aktualisasi hukum Islam itu sendiri, agar tetap urgen menjadi bagian dari proses pembangunan hukum nasional. Aktualisai hukum Islam dapat dibedakan menjadi dua bentuk: *pertama*, upaya pemberlakuan hukum Islam dengan pembentukan peraturan hukum tertentu yang berlaku khusus bagi umat Islam. *Kedua*, upaya menjadikan hukum Islam sebagai sumber hukum bagi penyusunan hukum nasional. <sup>42</sup> Adapun prosedur legislasi hukum Islam harus mengacu kepada politik hukum yang dianut oleh badan kekuasaan negara secara kolektif. Suatu undang-undang dapat ditetapkan sebagai peraturan tertulis yang dikodifikasikan apabila telah melalui proses politik pada badan kekuasaan negara yaitu legislatif dan eksekutif, serta memenuhi persyaratan dan rancangan perundang-undangan yang layak.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Warnoto, *Politik Hukum Islam di Indonesia*, cet. ke-1 (Yogyakarta: Fakultas Syariah Press UIN Sunan kalijaga, 2008), 23.



<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Moh. Mahfud MD., "Perjuangan Politik Hukum Islam di Indonesia", makalah disampaikan pada seminar yang diadakan oleh Jurusan Jinayah Siyasah Fakultas Syari'ah UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 25 November 2006, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Abdul Ghani Abdullah, "Peradilan Agama Pasca UU No.7/1989 dan Perkembangan Studi Hukum Islam di Indonesia" dalam *Mimbar Hukum* No. 1 Th. V (1994), hIm. 94-106.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Said Agil Al-Munawar, Hukum Islam dan Pluralitas Sosial, (Jakarta: Paramadina, 2004), 29.

# nd Proceedings Annual Conference for Muslim Scholars KOPERTAIS WILAYAH IV SURABAYA

# Perkembangan Hukum Islam di Indonesia



Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

#### **PENUTUP**

Berdasarkan paparan di atas dapatlah diketahui, bahwa pemberlakuan hukum Islam di Indonesia selama ini acapkali tidaklah semata-mata didasarkan pada apa yang sesungguhnya terjadi di masyarakat dan sebagai suatu bentuk pencerminan dari apa yang sebenarnya dikehendaki oleh sebagian besar masyarakat, akan tetapi lebih banyak memperlihatkan wujudnya sebagai suatu hasil konstruksi sosial yang diciptakan oleh sebagian orang, dengan maksud untuk mencapai tujuan-tujuan tertentu. Upaya-upaya "penyisihan' terhadap eksistensi hukum Islam dalam tata hukum Hindia Belanda dan Indonesia, tidaklah semata-mata didasarkan pada pertimbangan baik buruknya sistem hukum itu bila digunakan untuk mengatur kehidupan rakyat, akan tetapi lebih banyak memperlihatkan sisi-sisi politis dan pertimbangan-pertimbangan ekonomisnya.

Dalam perjalanannya, hukum Islam mengalami perkembangan signifikan. Dalam perkembangannya, masih banyak peluang hukum Islam masuk dalam perundang-undangan di Indonesia. Saat ini telah tampak adanya fenomena perkembangan yang positif dalam penerimaan masyarakat, elit penguasa, dan legislatif terhadap legislasi hukum Islam. Proses "pengakraban" bangsa ini dengan hukum Islam yang selama ini telah dilakukan, harus terus dijalani dengan kesabaran dan kebijaksanaan. Di samping tentu saja upaya-upaya penguatan terhadap kekuatan dan daya tawar politis umat ini. Sebab tidak dapat dipungkiri, dalam sistem demokrasi seperti yang dianut Indonesia saat ini, daya tawar politis menjadi sangat menentukan sukses tidaknya suatu tujuan dan cita-cita.

Cita-cita serta usaha untuk membentuk suatu lembaga ijtihad yang independen dan berwibawa di Indonesia, kiranya perlu disambut dengan sikap positif semua kalangan. Semua pihak dan cendikiawan muslim harus mengkompromikan metode ijtihad yang telah dikemukakan di atas. Oleh karena itu, peranan organisasi Islam seperti MUI, Muhammadiyyah, Nahdlatul Ulama, Al- Irsyad, Persis, ICMI, dan yang lain tetap diharapkan kontribusinya dalam rangka mencari hukum terhadap hal-hal baru yang timbul dalam arus globalisasi saat ini. Kita berharap organisasi Islam ini dapat membentuk pusat kajian Hukum Islam bersama guna mencari solusi syari'at yang sesuai dengan kebutuhan mayarakat modern saat ini. []

#### **DAFTAR PUSTAKA**

Abdullah, Abdul Ghani, "Peradilan Agama Pasca UU No.7/1989 dan Perkembangan Studi Hukum Islam di Indonesia" dalam *Mimbar Hukum* No. 1 Th. V (1994).

Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: Akademika Pressindo, 1995.





Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

- Ali, M. Daud, "Hukum Islam: Peradilan Agama dan Maslahnya", dalam Tjun Surjaman (ed.), Hukum Islamdi Indonesia: Pemikiran dan Praktek (Bandung: Rosda Karya, 1991
- Ali, M. Daud, Kedudukan Hukum Islam dan Sistem Hukum di Indonesia, Jakarta: Risalah, 1984.
- Al-Munawar, Said Agil, Hukum Islam dan Pluralitas Sosial, Jakarta: Paramadina, 2004.
- Azizy, A. Qodri, Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama Media, 2002.
- Bisri, Cik Hasan (ed.), Hukum Islam dan Tatanan Masyarakat Indonesia, Jakarta: Logos Publishing, 1988
- Dahlan, Abdul Azis (ed.), *Ensiklopedi Hukum Islam*, cet. ke-1, 6 Jilid, Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996.
- Effendy, Bahtiar, Islam dan Negara; Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di Indonesia, Jakarta: Paramadina, Oktober 1998.
- Hanafi, Ahmad, Asas-asas Hukum Pidana Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1967.
- Hardjono, Imam, "Hukum Islam di Indonesia dalam Perspektif Sejarah Hukum," *Suhuf*, Vol. 20, No. I (Mei 2008).
- Hazairin, Hukum Kewarganegaraan Nasional, Jakarta: Tintamas, 1982
- Hutabarat, Ramly, Kedudukan Hukum Islam dalam Konstitusi-konstitusi Indonesia dan Peranannya dalam Pembinaan Hukum Nasional, Jakarta: Pusat Studi Hukum Tata Negara Universitas Indonesia, 2005.
- Ichtijanto, "Pengembangan Teori Berlakunya Hukum Islam di Indonesia," pengantar dalam Djuhana S. Pradja, Hukum Islam di Indonesia: Perkembangan dan Pembentukan, cet. ke-2, Bandung: Rosda Karya, 1994
- Lukito, Ratno, Pergumulan Hukum Islam daan Adat di Indonesia, Jakarta: INIS, 1998.
- Mahfud MD., Moh., "Perjuangan Politik Hukum Islam di Indonesia", makalah disampaikan pada seminar yang diadakan oleh Jurusan Jinayah Siyasah Fakultas Syari'ah UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 25 November 2006.
- Mahfud MD., Moh., Pergulatan Politik dan Hukum di Indonesia, Yogyakarta: Gama Media, 1999.
- Manan, Abdul, "Hukum Islam dalam Bingkai Pluralisme Bangsa: Persoalan Masa Kini dan Harapan Masa Depan", Asy-Syir'ah, Vol. 42, No. 2 (2009).
- Nurkaerah, Sitti, "Eksistensi Kompilasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional", *Bilancia*, Vol. 2, No. 2 (Juli-Desember, 2008).
- Praja, Suhaya S., Pilar-Pilar Hukum Islam, Bandung: UNINUS, 1995.
- Rafiq, Ahmad, Pembaruan Hukum Islam di Indonesia, Yogyakarta: Gama Media, 2001.
- Shiddieqy, Hasbi Ash, Pengantar Hukum Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1980.
- Thalib, Sajuti, Receptio a Contrario: Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Islam, Jakarta: Bina Aksara, 1985.
- Usman, Suparman, Hukum Islam; Asas-asas dan Pengantar Studi Islam dalam Tata Hukum Indonesia, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001.



# nd Proceedings Annual Conference for Muslim Scholars KOPERTAIS WILAYAH IV SURABAYA

### Perkembangan Hukum Islam di Indonesia



Ahmad Badrut Tamam – IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan

Wahyudi, Yudian, Ushul Fikih Versus Hermeneutika: Membaca Islam dari Kanada dan Amerika, Yogyakarta: Nawesea, 2006.

Warnoto, *Politik Hukum Islam di Indonesia*, cet. ke-1, Yogyakarta: Fakultas Syariah Press UIN Sunan kalijaga, 2008.

